                             KONŠTANTÍN VEĽKÝ A NICEJSKY KONCIL r.325

Úvod
V roku 2025 ubehlo 1700 rokov, keď bol zvolaný prvý ekumenický koncil v dejinách Cirkvi, Nicejský koncil. Konal sa v meste Nicea dnešný Iznik v Turecku a stal sa historickým míľnikom pre celé kresťanstvo. Na koncile sa zišlo viac ako 300 biskupov, aby vyhlásili jednotné vyznanie viery, vyriešili zásadné spory o podstate Krista a upevnili jednotu Cirkvi.
Kresťanstvo sa začalo utvárať ako systém viery krátko po Ježišovej smrti. To čo až dovtedy vyzeralo ako reformné hnutie judaizmu sa po čase pretvorilo v samostatné náboženstvo. Komunita kresťanských veriacich známa ako „cirkev“ sa rýchlo rozšírila z provincie Galila do ostatných častí impéria a práve v týchto oblastiach bolo založených veľa miestnych cirkví. S narastajúcim počtom a vplyvom cirkví sa objavovalo veľa otázok týkajúcich sa viery. Prichádzalo k sporom a polemikám, vznikali odnože a hnutia. Rané kresťanstvo sa navyše nachádzalo uprostred iných náboženstiev od ktorých sa muselo vymedziť ale zároveň muselo vymedziť aj svoju vieru a stanoviť jednoznačné odpovede na mnohé otázky akou bola: Kto bol skutočne Ježiš Kristus. Prvý nicejský koncil, konaný v roku 325, zadefinoval túto odpoveď a stanovil vyznanie viery, ktoré sa stalo jadro kresťanskej identity-  identity, ktorá sa však nerodila ľahko.

1 O Nikájskom koncile

2
Za pôvodcu a centrálnu osobu kresťanstva sa považuje Ježiš Kristus, jeho život, smrť, zmŕtvychvstanie a jeho učenie tak, ako boli zachytené v Novom zákone. Kresťanstvo sa zrodilo ako odnož judaizmu, zdieľajúce mnohé náboženské texty židovského náboženstva, ktoré sú kresťanom známe ako Starý zákon. Kresťanstvo sa považuje za náboženstvo spasenia a vierou v jediného, transcendentného, osobného, neviditeľného Boha, ktorý nie je iba Bohom židovského ľudu, ale celého ľudstva a celého vesmíru. Ježiš, ako Boží Syn svojou smrťou a zmŕtvychvstaním, ktorý premohol smrť, zmieril celý svet s Bohom a tak ho vykúpil od smrti a zatratenia. Cieľom kresťanského života má byť záchrana a odpútanie človeka od zla a večný život v radosti s Bohom i po smrti. Tieto myšlienky sú zakomptované v súčasnom kresťanstve ktoré je najväčšie zo svetových monoteistických náboženstiev a má viac ako dve miliardy veriacich. Zároveň je i najrozšírenejším náboženstvom na svete, tvoriacich približne 32% svetovej populácie sveta.

3
Člen Austrálskej akadémie humanitných vied, profesor David Sim uvádza, že v roku 40 bol počet kresťanov od 1000 do 1200 členov z toho bolo 800 etnických židov, v roku 50 bolo kresťanov od 1000 do 1400 z toho židov bolo 800 a pohanov 500. Roku 60 bolo počet kresťanov od 1600 až 2300 z toho židokresťanov bolo 800 a pohanokresťanov 1500. Roku 70, sa počet kresťanov pohyboval od 2500 do 2744 maximálne 2900 z toho bolo približne 400 židokresťanov a 2500 pohanokresťanov; roku 80 bol maximálny počet kresťanov 3842 a v roku 90 maximálne 5378
(Sim: Koľko Židov sa stalo kresťanmi v prvom storočí s.418,435,436).
Britský historik a sociológ Keith Hopkins na Univerzite Cambridge uvádza, že na konci prvého storočia bolo 7530 kresťanov z toho 400 židokresťanov najmä z Antiochii a 7130 pohanokresťanov. Z percentuálneho hľadiska bolo v kresťanskom hnutí 5,3% židov a 94,7% z pohanského sveta rozptýlených okolo stredozemného mora 
(Hopkins: Počty kresťanov a jeho dôsledky s.204,206,212).
Doktorka Helen Rhee, špecialistka na rané kresťanské dejiny a kresťanskú literatúru a teológiu druhého a tretieho storočia píše:
Od roku 150 do 225 dosiahlo kresťanstvo vo svojom šírení náboženstva svoj najväčší rozmach. Najväčší nárast sa uskutočnil v Ríme s jeho rastúcim vplyvom a hierarchickým vývojom v cirkvi. Nedávna štúdia poskytla hrubú rámcovú prácu, ktorá odhaduje, že kresťanov bol v roku 150 približne 40 000 (0,07% z celkovej populácie Rímskej ríši) ale počet kresťanov v roku 225 stúpol na 760 000, čo bolo 1,5% alebo 1,27% z celkového počtu obyvateľov Ríše. 
(Rhee: Raná kresťanská literatúra s.9-11).

4
Napriek významnému nárastu kresťanov v absolútnych číslach, zaznamenalo kresťanstvo zmenu i v územnej zmene, najmä v presune hlavného centra kresťanstva z Jeruzalema do iných oblastí Rímskej ríše najmä do hlavného mesta Ríma. Kresťanské rozširovanie sa neobmedzovalo iba na nárast nových členov a rozšírenie nových misijných území, zmeny nastali i v jeho sociálnej štruktúre. Niektoré hlavné misijné aktivity sa orientovali na členov vyššej triedy, najmä v Alexandrii, Sýrii a severnej Afrike, kresťanmi sa tak stávali ľudia z rôznych sociálnych skupín. Obzvlášť významné boli konverzie žien vyššej triedy. Kresťanské spoločenstvo v skutočnosti tvorilo typickú pyramídu podobnú rímskemu svetu s výraznou nižšou triedou a významnou menšinou z elitných skupín na jej špičkou
V roku 313 vydal cisár Konštantin výnos, ktorý zaručoval slobodu všetkým náboženstvám ríše. Cisár týmto výnosom známym ako Milánsky edikt, cielene zrovnoprávnil kresťanstvo s štátnym pohanským náboženstvom. V dôsledku toho kresťanstvo nadobudlo organizovanú silu a spolitizovalo sa. Kresťanstvo však nebolo jednotné, kde prevažovalo mnoho myšlienkových prúdov, preto po cisárovom edikte nastal čas vymedziť a zjednotiť cirkevnú vierouku    

5
Rímska ríša mala v roku 300, 70 až 80 miliónov obyvateľov 
(Zamarovský: Dejiny písané Rímom s.233).
Predpokladaný počet obyvateľov rímskej ríše v tej dobe sa odhaduje na 60 miliónov + - 10 miliónov a v roku 300, bol počet kresťanov 6 miliónov
(Bart: Nárast kresťanov).
Hopkins vychádza z 3,35% konštantnej mieri nárastu obyvateľstva ročne. Kresťanská komunita tak vzrástla z 1,1 milióna obyvateľov v roku 250, na 6 miliónov obyvateľov v roku 300, čo predstavovalo približne 10% celkovej populácie ríše
(Hopkins: Počty kresťanov a jeho dôsledky s.191).
Na začiatku 4. storočia tvorili kresťania 8 maximálne 10 percent zo všetkého počtu obyvateľov impéria
(Pulec: Fenomén kresťanskej slobody s.9).
Historik Robin Lane Fox z University of Oxford, odhaduje, že kresťania tvorili v roku 300 4% alebo 5% z celkovej populácie ríše 
(Fox: Vzostup kresťanstva s.590-592).

6
Všeobecne sa odhaduje sa, že okolo roku 313 sa ku kresťanskej viere hlásilo v ríši maximálne jedna tretina všetkého obyvateľstva, ktorá bola územne nerovnomerne rozptýlená. Najviac kresťanov bolo v Sýrii, Malej Ázii a Egypte, pričom svoju svojbytnosť uplatňovali často len v mestách. Na začiatku 4. storočia sa začal zvyšovať počet cirkevných obcí, ktoré sa vyvinuli na diecézy a v roku 325 v čase konania Nicejskeho koncilu mali kresťania už 600 biskupstiev 800 biskupov. V tej dobe začína dochádzať k prepracovanej centrálnej organizácií väčšinového kresťanstva, ktorá je mnoho krát spochybňovaná vedením miestnych biskupov. Biskupská elita sa stala vrstvou, ktorá bola po celej ríši vo vzájomnom kontakte so štátnou mocou a stala sa partnerom ale i konkurentom cisára. Tento organizační rozvoj neznamenal, že by sa kresťania a Rimania stali nepriateľmi, naopak boli hrdý Rimania zo všetkým čo k tomu patrí. 

7
Začiatkom 4 storočia vládol v rímskej ríši jediný cisár, Konštantín I. Veľký, ktorý sa narodil 27. februára v Naissu v súčasnom meste Niš v Srbsku vtedajšej provincií Dákia. Jeho otec Constantinus I. Chlorus, pochádzal z nízkeho rodu z oblasti Poddunaja. Matkou mu bola Helena, slúžka alebo dcéra krčmára, ktorá pochádzala z Bythýnie na južnom pobreží Čierneho mora. Helena bola pravdepodobne iba konkubínov Konštantínovho otca
(Clauss: Konštantín Veľký s.18,20)
I cez svoju úctu k tomuto najslávnejšiemu vládcovi medzi pravovernými, bol Konštantín iba vedľajším plodom erotických chtíčov svojho otca
(Ióannés Zonaras: Historický výklad 13/1)
Konštantín Veľký vedomí si svojho hendikepu čo sa týkalo urodzenosti si ho chcel vylepšiť. Preto rozširoval fámy, že je potomkom rodu cisára Claudia II. Gothica, ktorý panoval v rokoch 268-270. Podľa tejto verzie mal brat cisára Claudia II., Crispus dcéru Claudiu, ktorá mala syna so vznešeným Eutropiom a tým bol Constantinus Chlorus otec Konštantína Veľkého.
(Historia Augusta: Božský Claudius 13/2).
Žiadny príbuzenský vzťah medzi cisárom Claudiom II. a Konštantínom nebol bola to iba umelá manipulácia vytvoriť pôsobivejší rodokmeň pre ľud aby ten legalizovala nového cisára
(Grant: Rímsky cisári s.234).

8
Budúci cisár Konštantín bol nemanželské dieťa vojvodcu Constantia Chlora a Heleny neskôr cirkvou kanonizovanej za svätú, ktorá bola dcérou krčmára. Vysoký vojenský hodnostár Constantius sa v rámci svojej kariéry rozhodol oženil s nevlastnou dcérou cisára Maximiana Hercula, Theodorou. Helenu matku svojho syna sa snažil odstrániť zo svojho života ako nežiaduci element, ktorý bol príťažou pre jeho kariéru. Constantius Chloru si však ponechal svojho nemanželského syna čo nebolo v tom čase nič neobvykle, pričom nezakazoval svojmu synovi styk s matkou. Mladý Konštantín sa s matkou stretával ale bolo to stretnutie chladné nakoľko Konštantín neovládal gréčtinu ktorá bola materským jazykom jeho matky Heleny preto komunikovali cez tlmočníka. Jeho otec Constantius Chloru, ktorý mal hodnosť Augusta a samostatne spravoval časť ríše povýšil svojho sedemročného syna Konštantína na Cézara a na počudovanie dvoranou zaradil do reprezentácie cisárskej rodiny okrem svojej manželky Fausty, i Helenu matku Konštantína a udelil obom ženám, ktoré boli obrátené na kresťanstvo titul „Augusta“. Cisár Konštantín, ktorý je pre kresťanov zásadnou osobnosťou bol muž hlbokých a impulzívnych citových hnutí, bol výstredný, žiadostivý popularity, prístupný lichôtkam a prekvapivo náladový a bezohľadný. I keď mal vznešenú povahu a bol schopný vojvodca často sa dal obmäkčiť pričom jeho ctižiadostivosť a energia nepoznala mieru.  Svojej matke Helene udelil veľké finančné prostriedky pre dobročinné diela a kostoly.

9
Prvotná cirkev po Milánskom edikte roku 313, keď bolo kresťanstvo zrovnoprávnene s inými náboženstvami, začala postupne uskutočňovať vlastnú zákonodarnú a normatívnu činnosť, a to prostredníctvom koncilových kánonov a pápežských dekretálií. V tomto období sa cirkev usilovala prehĺbiť kresťanskú náuku a presne formulovať svoje učenie. Dlhotrvajúce teologické spory sa týkali podstatných vieroučných otázok. 
(Brtko: Spravodlivosť je nemenná s.37). 
Plótinus žijúci v rokoch 204 až 240 založil filozoficko- náboženský smer novoplatonizmus, ktorý je spojený s mysticizmom. Jeho základom je: nadpozemský čistý a absolútne nehmotný božský princíp, zmyslovo nepostihnuteľný a rozumovo nedefinovateľný, z neho vyžarujú ideje ako božské duchovné sily, ktoré čím viac sa vzďaľujú od Boha tým viac strácajú svoju duchovnú čistotu a zhmotňujú sa. Kresťanstvo a novoplatonizmus stály síce navonok proti sebe, ale v ideológií mali veľa spoločného
(Češka: Zánik antického sveta s.109).  

10
V tom období vládol vo filozofii rímsko-helenistického sveta takzvaný stredný platonizmus, vplyvný filozofický smer, ktorý veľmi silno zdôrazňoval nadpozemskosť Boha, ako aj jeho absolútnu neprístupnosť. Príťažlivosti tohto fascinujúceho modelu myslenia sa nemohlo vyhnúť ani cirkevné ohlasovanie Boha a Krista, najmä keď kresťanským mysliteľom bola v tom čase v rastúcej miere kladená otázka, ako si treba predstavovať tri božské osoby v jednom božstve. Kresťanský učenec Arius bol prvý, kto včlenil do cirkevnej vierouky filozofické, predovšetkým platónske myšlienky a spojil ich zo základným učením o ideách, a tým, že ich prispôsobil vtedajšej dobe. V Egyptskej Alexandrii na ľudnatom predmestí nazvanom Baucalis, vyučoval obľúbený presbyter Arius svojich veriacich v rozpore s alexandrijským biskupom Alexandrom. Arius nesúhlasil s biskupom Alexandrom v učení o večnej existencii Ježiša Krista, Božieho Syna, ktorý bol od večnosti splodený Otcom. Naproti tomu, Árius trval na tom, že „bol čas, kedy Syn neexistoval.“ Kristus i keď vysoko vyvýšený bol podľa neho len stvorený. Arius ako veľká náboženská a príťažlivá osobnosť šíril svoje učenie a tézy vo svojom spise „Thaleia“ – Sviatok no najmä kázňami, piesňami a rozhovormi s veriacimi. 

11
Arius v hádke s biskupom Alexandrom zastával názor: „Keď Otec zrodil syna, ten ktorý sa zrodil má svoj začiatok bytia, a preto je jasné, že bola doba, keď syn nebol; z toho plynie, že Syn mal byť z ničoho“ 
(Socrates Scholastikus: Cirkevné dejiny  1/5.2).
Ariovo učenie by sa dalo zhrnúť do nasledujúcich bodov: 1) Syn nie je Bohom, ale božím tvorom. Je stvorený z ničoho a nie je s Otcom rovnakej podstaty. 2) Syn bol stvorený slobodnou vôľou Otca a je najdokonalejším medzi tvormi. 3) Syn nie je večný ako Otec, Otec má pred ním časovú prioritu. 4) Tak blízko stojí pri Bohu, že ho Boh prijal za Syna. Synom sa však nazýva iba v zmysle morálnom, tak ako sa aj ľudia nazývajú „božími deťmi“. Arianizmus teda vylúčil zo svojej teológie učenie o Trojici 
(Davis: Prvých sedem ekumenických koncilov s.63-67; Kelly: Rané kresťanské vyznania viery)

12
Na začiatku štvrtého storočia mali na dianie v kresťanskej cirkvi veľký vplyv alexandrijský biskup Alexander a jeho presbyter a nástupca Atanásius, antiochijský biskup Eustathius ako i Konštantínov poradca a cordobsky biskup Hosius. Na ich podnet, zasadla roku 318 synoda na ktorej sa zúčastnilo sto egyptských biskupov. Tá pod vedením alexandrijského biskupa Alexandra zosadila Ariusa z jeho funkcie a jeho stúpencov vylúčila z cirkevného spoločenstva. Arius odmietol poslušnosť synody a obrátil sa na spriatelených biskupov, zvlášť na nikomédijského biskupa Eusebia, ktorý mu bol naklonený. Nikomédijský biskup zvolal synodu do Bitýnii severne od Konštantinopolu, kde prišilo veľa biskupov z východu ako i významný cézarejský metropilita Eusebius. Na synode sa prijalo jednomyseľné vyhlásenie, že Arianus a jeho stúpenci sú pravoverný. Cisár sa prvý krát dozvedel o sporoch medzi Ariusom a Alexandrom okolo roku 324 a celú záležitosť považoval iba za spor prepiatych intelektuálov a zbytočnú malichernú teologickú hádku, ktorá rozdeľuje cirkev. Konštantín bol typický rímsky panovník s pragmatickým myslením, ktorého cirkevný konflikt vôbec nezaujímal Keďže sa tento spor začal neúmerne šíril a extrémne vyhrocovať situáciu v jednotlivých cirkevných obciach musel Konštantín prehodnotiť svoj postoj k danej problematike. 

13
„Po tom čo sa v Egypte konali synody a napätie (medzi Arianovou a Alexandrovov stranou) stále rástlo dostal sa to tento spor i do paláca ku Konštantínovi, ten bol veľmi znepokojený. Cisár otvorene obvinil Ariusa a Alexandra z toho, že vytvorili tento problém, a napísal im list, aby ich za to napomenul... Konštantín bol hlboko zarmútený i nad rozmanitosťou názorov ktoré sa týkali i slávenia Veľkej noci“
(Sozomenus: Cirkevne dejiny 1/16).
„Keď sa imperátor dozvedel o tom, veľmi ho to mrzelo. Nepokoj spôsobený Ariom považoval i za svoje nešťastie. Urýchlene prikročil k uhaseniu plameňa nesvornosti. Po vážnom a vernom mužovi menom Hosius biskupovi v Cordobe poslal roku 324 list Alexandrovi a Ariovi“
(Socrates Scholastikus: Cirkevné dejiny 1/7).
„jadro sporu... svedčí o svárlivou duchu, ktorý pestujú tí, ktorí nemajú čo robiť... domnievam sa, že táto záležitosť je príliš vznešená a odľahlá, než aby ju bolo možné s istotou urovnať; prípadne, keby sa to predsa len podarilo, že bude presahovať chápanie väčšiny ľudu. Celá vec je malá a úplne nevýznamná. Preto nalieham na obe strany aby šetrili slovami a aby vykázali rovnakú mieru zhovievavosti a prijali rady, ktoré vám váš spoluslužobník spravodlivo dávam. (Eusebius: Život Konštantína 3).

14
Konštantín vo svojom liste napomenul oboch duchovných a dôraze im pripomenul ich hlúpe puntičkárstvo, ktorému bežný človek nerozumie. Cisár varuje, že tento spor môže viesť k rozkolu a vylučovania jednotlivcov a celých obcí z cirkvi ako i k bojom medzi predstaviteľmi „pravovernosti“ a „kacírstva“. Takéto cirkevné nezhody cisárovi politicky nevyhovovali preto sa rozhodol urovnať celý spor usporiadaním ekumenického koncilu v maloázijskej Nicaei (Nikaji) v Bithýnii v súčasnosti mesto İznik v Turecku. Od biskupského zhromaždenia, do ktorého bola zapojená celá ríša, očakával cisár stabilný vnútrocirkevný pokoj a tým aj skrze božskú pomoc upevnenú jednotu ríše. 

15
„Keď sa udalosti nevyvíjali podľa očakávania cisára... Konštantín zvolal synodu do Nicaei (Nikaji) v Bythýnii a napísal najvýznamnejším mužom cirkevných zborov v každej krajine a nariadil im aby tam boli v určitý deň“ 
(Sozomenus: Cirkevné dejiny 1/17).
„Keď boli nádeje cisára Konštantína zmarené pristúpil ku zvolaniu slávnej rady v Nicaei a prisľúbil všetkým osloveným biskupom, že im zaplatí muly, kone a všetky cestovné náklady z verejných zdrojov a že ako vysoký úradníci môžu použiť na ceste cisársku poštu. “
(Theodoretos z Kyrrhu: Cirkevné dejiny 1/6).

16
Eusebius z Cezarey, vo svojom spise Život Konštantína 3/8, píše že na koncile sa zúčastnilo viac ako 255 účastníkov pričom vymenováva ich mená a pôvod. Socrates Scholastikus v spise Cirkevné dejiny 1/8 zaznamenal, že na koncile bolo viac než 300 biskupov, kňazov, diakonov. Sozomenus v diele Cirkevné dejiny 1/17 uvádza, že počet biskupov, presbyterov a diakonov bol na koncily 320 a napkon Theodoretos z Kyrrhu v spise Cirkevné dejiny konštatuje, že ich počet bol 318 osôb. Pôvodná zápisnica z koncilu bola zničená, no v stredoveku sa pokúsili zrekonštruoval zoznam biskupov, ktorí sa zúčastnili koncilu. Týchto zoznamov je jedenásť a značne sa líšia. Kratšie zoznamy obsahujú približne 200 mien a dlhšie zoznamy zahŕňajú viac ako 300 mien. Na troch dlhších zoznamoch je uvedený ako účastník koncilu i biskup z Myry v súčasnosti Demre v južnom Turecku známi ako Svätý Mikuláš

17
„Keď boli všetci biskupi zhromaždení v Nicei, cisár nariadil, aby bola pripravená veľká sála a ubytovanie v paláci... a aby sa s biskupmi zaobchádzalo dôstojne a všetkým účastníkom koncilu poskytnutá bohatá každodenná obživa... všetky ich želania boli splnené bezplatne.“ 
(Theodoretos z Kyrrhu: Cirkevné dejiny 1/6).
Rímsky biskup Silvester I. na koncil neprišiel pre svoju starobu, ale v jeho zastúpení sa dostavili dvaja legáti Viktor a Vincencius. Celkovo sa na koncile zúčastnilo zo západnej časti ríše len päť biskupov a dvaja zástupcovia rímskeho biskupa.
(Sozomenus: Cirkevné dejiny 1/17).
„V tomto období boli mnohí účastníci koncilu bohato obdarení apoštolskými darmi (dôsledkami mučenia)... Biskup Pavol mal ochrnuté ruky keď mu po mučení žeravým železom zničili šľachy. Niektorí mali odstránené pravé oko, iný stratili pravú ruku. Medzi nimi bol i egyptský Paphnutius. Stručne povedané, Rada vyzerala ako zhromaždená armáda mučeníkov“
(Theodoretos z Kyrrhu: Cirkevné dejiny 1/6).

18
Mnohí účastníci koncilu ešte zažili prenasledovanie zo strany pohanských cisárov. Jedna tretina biskupov pochádzala z blízkeho okolia Nicaei a tí zvyšní z ostatných východných miestnych cirkví, zatiaľ čo zo Západu prišli len štyria biskupi. Staručkého pápeža Silvestra zastupovali dvaja presbyteri. Preto bol na koncile bezpochyby teologicky a personálne rozhodujúci kresťanský Východ. Prítomnosť gótskeho, perzského, arabského a arménskeho biskupa pochádzajúcich mimo Rímske impérium dala koncilu nádych celosvetovosti. Fakt, že cisár a nie biskupská autorita zvolal koncil, celkom jasne ukázal, že za najvyššiu autoritu v kresťanstve celej ríši sa považuje on. To ešte posilnilo Konštantínove rozhodnutie zorganizovať rokovania koncilu podľa vzoru rímskeho senátu. Štruktúry cirkvi boli usporiadané viac menej v súlade so štruktúrami štátu. 
Keď bolo všetko pripravené mohol sa v jednacom sále cisárovho letného sídla 20 mája roku 325 otvoriť prvý „ekumenický koncil“ vo vtedajšej terminológii celý obývaný svet, ktorý trval do 25 júla. Cisár Konštantín však prišiel na koncil takmer o mesiac neskôr 14. Júna, nakoľko oslavoval víťazstvo nad Liciniom. a až potom za začal prvý Ekumenický koncil v dejinách kresťanstva

19
Pred samotným príchodom cisára Konštantína do Nicaei viedli biskupi vášnivé debaty okolo učenia „Božej trojjedinosti“.
Koncil bol rozdelený do troch skupín, podľa toho aký bol ich pohľad na Kristovu podstatu: 
1. Ariáni vedení Ariusom tvrdili, že Kristus a Boh otec sú rozdielnej podstaty.
2. Ortodoxní vedení Alexandrom, Hosiusom a Athanasiusom, že Kristus a Boh otec sú rovnakej podstaty. 
3. Eusebiáni ktorých viedol Eusebius z Cezareje, že Kristus a Boh otec sú podobnej podstaty. 
(White: Čo sa vlastne stalo v Nicei?).

20
Keď Konštantín dorazil do Nicei chcel sa oboznámiť so situáciou preto navrhol biskupom aby mu napísali svoje postoje. Mnoho kňazov využilo túto nevšednú situáciu a predkladali cisárovi listy, ktoré nesúviseli s koncilom akými boli sťažnosti, žiadosti, obvinenia a pravdepodobne i listy ktoré mali intrigánsky charakter. Nakoľko sa listy množili cisár si vyčlenil jeden deň na ich preskúmanie. Konštantín zahltený množstvom nesúvisiacich listov ohľadom problematiky uskutočnenia koncilu, pochopil neúčinnosť svojho dobre mieneného kroku. Cisár odložil biskupské listy nakoľko usúdil, že je zbytočne sa zaoberať ich intrigami a ako „biskup biskupov“ za ktorého sa vyhlásil pristúpil na druhý deň 19 júna roku 325 k otvoreniu prvého ekumenického koncilu.  

21
„V ten deň sa mali konečne vyriešiť všetky spory. Všetci, ktorí boli povolaný na synodu sa zišli v hale uprostred cisárskeho paláca. Sedadlá boli umiestnené po oboch stranách. Keď sa všetci dôstojne usadili, zavládlo všeobecné ticho z očakávania Konštantínovho príchodu. Postupne prichádzali do sály ľudia z cisárovho dvora. Na znamenie, ktoré oznámilo príchod cisára sa všetci zhromaždení postavili a on kráčal stredom zhromaždenia ako nejaký posvätný anjel Boží, odetý do rúcha, ktoré sa trblietalo, akoby z neho vyžarovalo svetlo a odrážalo planúcu farbu jeho purpurového plášťu vo skvelom lesku ozdob zo zlata a drahých kameňov. Taký bol jeho vonkajší vzhľad“
(Eusebius: Život Konštantína 4/10).
„Cisár, s niekoľkými obsluhujúcimi, bol posledný, kto vstúpil do miestnosti; pozoruhodný svojou vznešenou postavou a hodným obdivu k svojej osobnej kráse a ešte viac k úchvatnej skromnosti, ktorá prebývala na jeho tvári. Až keď sa cisár posadil, posadilo sa i posvätné zhromaždenie biskupov“
(Theodoretos z Kyrrhu: Cirkevné dejiny 1/6).
„Následne vstal jeden biskup (pravdepodobne Eusebius z Nicomedii), ktorý sedel na prvej stoličke sprava (od Konštantína) a krátkym prejavom oslovil cisára, poďakoval Bohu za jeho dobro a potom sa posadil. Nastalo ticho. Všetky oči zúčastnených sa upierali na cisára“
(Eusebius: Život Konštantína 4/11).

22
Cisár sa postavil zo svojho honosného stolca a pohľadom prešiel všetkých účastníkov sediacich v sále a potom začal svoju reč správou ako keby bol na zasadnutí v rímskom senáte. Konštantín svoj prejav predniesol v latinskom jazyku, ďalšie jednanie sa však už viedli po grécky, lebo veľká väčšina asi z tristo prítomných biskupov pochádzala z Východu. Imperátor vo svojej reči nabádal biskupov k jednote a svornosti, aby odložili všetko čo by mohlo urážať druhých. Zároveň ich horlivo povzbudzoval, aby sa plne venovali úlohe, ku ktorej boli zvolaný a aby vystupovali a diskutovali iba k téme. Potom čo cisár dohovoril bol jeho prejav preložený do gréčtiny a slova ujal predseda synody Hosius z Cordoby. Do rozpravy sa ako prvý prihlásil Eustathius, biskup z Antiochie. Konštantín pohodlne opretý v kresle pozorne sledoval priebeh koncilu a svojimi posunkami ruky dával najavo, s čím súhlasí alebo čo sa mu nepáči, pričom sa niekedy i sám zapojil do diskusie.

23
„Mnohý biskupi a duchovných, ktorí boli na zhromaždení boli sprevádzaný mužmi zručnými v dialektike. Svojou dialektickou zručnosťou mali byť nápomocný biskupom pri diskusiách. Praktizovaním rétorických metód pútali na seba  pozornosť cisára... Na začiatku konferencie bolo sedemnásť účastníkov, ktorí súhlasili s Ariusom“ 
(Sozomenus: Cirkevné dejiny 1/17,20).
Arianov názor obhajoval biskup Eusebius z Nikodomedie, Theognis biskup z Nicaei, Menophantus biskup z Efezu, Patrophilus biskup z Scythopolis, Narcissus biskup z Neronias, biskup Theonus Marmaric z Bithýnskeho Chalcedonu, biskup Sekundus Ptolemais z Egypta. Ty všetci vypracovali vlastnú formuláciu viery. Keď ju začali čítať spôsobilo to veľký rozruch. Ihneď sa vzniesli proti ním výčitky a pohoršený účastníci koncilu dokument roztrhali 
(Socrates Scholastikus: Cirkevne dejiny 1/8; Theodoretos z Kyrrhu: Cirkevné dejiny 1/6).

24
Eusebius z Nikodomedii viedol približne dvadsaťdva člennú skupinu biskupov, ktorá podporovala Ariusa. Keď na zhromaždení čítali pasáže z jeho spisov vzniklo v pene veľké pohoršenie nakoľko to ostatný biskupi považovali za rúhanie. Potom vystúpil i samotný Arius čo vzbudilo medzi ortodoxnými biskupmi vedenými alexandrijským biskupom Alexandrom a antiochíjskym Eustathiom veľký hnev. Po preslove Ariusa začala búrlivá až zúrivá debata v ktorej sa všetci obviňovali kde nikto nechcel tpezlivo počúvať druhú stranu. 
Pokoj zachoval iba cisár, ktorý pozorne počúval argumenty oboch strán, a i keď neznalí problémov podroboval si myšlienky vystupujúcich biskupov svojmu dôkladnému rozboru. Vystúpenia a diskusie však nadobudli dramatický a emočný charakter kde citové vzrušenie prerástlo do agresie. Známy svojou nekontrolovateľnou prchkosťou bol najmä biskup z Myry preslávený ako svätý Mikuláš, ktorý rozdáva 6 decembra deťom darčeky do topánok. Ten vo svojej zlosti fyzicky napadol Ariusa. V pästnom súboji však Arius opätoval Mikulášovi údery a jedným mu zlomil nos. 

25
„Väčšina biskupov sa nad Mikulášovým agresívnym atakom pohoršila. Okamžite ho zbavili biskupskej hodnosti. Pristúpili k nemu a začali mu dávať dole biskupské insígnie“
(Keruľ, Kmec: Nášho otca svätého Mikuláša).
„Rada rozhodla, že Mikuláš nemôže nosiť biskupské ozdoby. Preto je Mikuláš na gréckych ikonách zobrazený bez pokosu- biskupskej pokrývky hlavy. Mikulášová zlá povesť mohla spôsobiť, že zapisovateľom zoznamu biskupov- účastníkov koncilu bolo trápne uviesť jeho meno do zoznamu“
(Lendering: Mikuláš z Myry).
Mikuláš bol nepochybne oddaný kresťan no i kontroverzný biskup ktorý vo svojej viere nechal zničiť prekrásny stavební klenot Apollonov chrám v Patere.   
(McDonald: Kultúrny vandalizmus).

26
Cisár Konštantín ktorý predsedal koncilu mal hlavné slovo a udeľoval biskupom podľa ich hodnosti kedy môžu prednes svoju reč. Cisár sa však očividne trápil nad správaním sa biskupov, ktorí nevedeli krotiť svoj hnev a začal ich pokojným hlasom napomínať aby si udržali dôstojnosť, a namiesto osočovania hľadali tak potrebné východisko, ktoré zjednotí cirkev. Keď to nepomohlo Konštantín stratil s hašterivými biskupmi trpezlivosť a usúdil, že bude vystupovať energickejšie pričom začal používať i vyhrážky. Ako predsedajúci koncilu nechal okamžite vymenovať komisiu, ktorá mu mala v čo najkratšom čase vypracovať teologicky, štátne a ľudu prístupné vyznanie viery. Za hlavných arbitrov vypracovania zrozumiteľného dokumentu vymenoval cisár, Alexandra biskupa z egyptskej Alexandrie a Eustathiona biskupa z Antiochie, ktorí za výdatnej pomoci biskupov zo západnej časti ríše presadili do cirkvi formulu: „Krista je nutne ctiť ako Boha a Človeka v jednej osobe, ktorí sú podobnej podstaty v božej jednote s Bohom“. Konštantín unavený dlhými teologickým rozhovormi, ktorým z veľkej časti nerozumel sa napokon rázne rozhodol požadovať aby všetci biskupi jednomyseľne schválili toto vyznanie. Cisár pritom dôrazne upozornil všetkých zúčastnených, že tí ktorí nebudú súhlasiť s dokumentom budú okamžite poslaný do vyhnanstva a exkomunikovaný. Tieto argumenty boli natoľko silné, že tretia biskupov, ktorí tvorila skupina Eusebianov sa v strachu pripojila k ortodoxnými. A tak sa za veľkej spokojnosti cisára 19 júla roku 325 podpísalo výsledné krédo. Odvahu nepodpísať vyznanie viery v tomto tomto znení mal iba Arianus a biskupi Secundus a Theonas 

27
„Keď vo všetkom, čo niekedy vyvolávalo problém, boli všetci jednotný a súhlasili s tým, snažil sa ich cisár priviesť k jednote, takže napokon medzi nimi panovala zhoda. Všetci potom išli spoločne sláviť spasiteľský veľkonočný sviatok. Všetko, o čom všetci spoločne rozhodli a vlastnoručne podpísali, bolo považované za právoplatné a zaznamenané do spisov. Cisár to napokon vyhlásil ako druhé víťazstvo nad nepriateľom Cirkvi“ 
(Eusebius: Život Konštantína 4/13,14).
Keď biskupi podpísali vyhlásenie, cisár Konštantín sa postavil z kresla a pred všetkými prečítal znenie vyznania: 
„Veríme v jedného Boha, vševládneho Otca, Stvoriteľa všetkého viditeľného aj neviditeľného. A v jedného Pána, Ježiša Krista, jednorodeného Božieho Syna, zrodeného z Otca, to jest z podstaty Otca, Boha z Boha, Svetlo zo Svetla, pravého Boha z pravého Boha, zrodeného, nie stvoreného, jednej podstaty s Otcom, skrze ktorého vzniklo všetko - to, čo je na nebi, aj to, čo je na zemi - ktorý pre nás ľudí a pre našu spásu zostúpil a vtelil sa, stal sa človekom, trpel a na tretí deň vstal, vystúpil do nebies, príde súdiť živých i mŕtvych. 
A vo Svätého Ducha. Tých však, ktorí hovoria „Bol čas, keď nebol“ a „Pred svojím zrodením nebol“ a že vznikol z nebytia alebo z inej hypostázy či podstaty, čo tvrdia, že Boží Syn podlieha zmene či premene, tých všeobecná a apoštolská Cirkev anatematizuje.“
(Nicejské vyznanie viery, preklad z gréckeho originálu).

28
Na koncile sa rozhodlo, že Boh Syn je s Bohom Otcom totožný čiže rovnakej podstaty a nie  ako to tvrdil Arius Bohom otcom stvorený. Túto predstavu Boha, ktorý je svojou podstatou jeden a zároveň traja v osobách Otca, Syna a Ducha, vyhlásil cisár na sneme ako ríšsky zákon. Pohania ktorí stále tvorili drvivú väčšinu intelektuálnej rímskej spoločnosti sa pri vyhlásení paradoxnej podstaty kresťanského Boha nestačili čudovať a mysleli si že sa svet zbláznil.  
Cisár však bol evidentne spokojný a odhodlaný udržať jednotu cirkvi preto nekompromisne potrestal všetkých biskupov, ktorí nepodpísali vyznanie viery a uvalil na nich cirkevnú kliatbou. Arius ich vodca bol exkomunikovaný, poslaný do vyhnanstva a jeho spisy „Thalia“ verejne spálené. Konštantín navyše pohrozil smrťou každému kto by ich rozširoval. 
Arius bol nepochybne bystrí človek ale s cirkevnou hodnosťou presbytera, ktorý bol podriadený biskupovi. I keď požíval veľké sympatie u teologicky vzdelaných učencov s predstaviteľmi vyššej cirkevnej inštitúcie nemal pri rozhovoroch rovnocenné postavenie. Takýto prístup schvaľoval i Konštantín lebo to zodpovedalo rímskej tradície rešpektovania názoru vyššie postaveného činiteľa. 

29
„Konštantín radil všetkým prítomným, aby odsúhlasili toto „krédo“ a aby schválili jeho články a potvrdili ich svojim súhlasom, a to vrátane vsunutia jediného slova, „jednej podstaty“, ktoré navyše sám vyložil“.
(Eusebius: Život Konštantína 4/14,15)
Konštantín nebol teológ a o pravdivosti cirkevnej náuky sa samozrejme nezaujímal; jeho cieľom bolo, aby cirkev bola do tej miery, ako to len bolo možné, univerzálna a všeobecná. Cisár nemal žiadny špeciálny záujem presadiť postoj „rovnakej podstaty“ a bol ochotný sa ho vzdať, ak by videl, že by mu to v jeho cieľochi poslúžilo. Cisár neuprednostňovala žiadny konkrétny výsledok koncilu, ale chcel, aby celá táto záležitosť bola čim skôr vyriešená a aby nastala v Cirkvi jednota. 
(Johnson: Dejiny kresťanstva s.136,137)

30
Nicejsky koncil sa nezaoberal iba podstatou Ježiša Krista ale i stanovením dátumu slávenia Veľkej noci. Doslovné znenie kánonu o stanovovaní dátumu slávenia Veľkej noci sa  nezachovalo. Jeho obsah sa však dá zrekonštruovať na základe mnohých zmienok v rôznych textoch autorov zo 4 storočia akými bol Epifanius zo Salaminy či Sokrates Scholastikus. Na koncile sa dohodlo, že termín tohto najväčšieho kresťanského sviatku sa má sláviť vo všetkých miestnych cirkvách v rovnaký deň a to v nedeľu po prvom dni jarnej rovnodennosti. Každoročný výpočet dátumu slávenia Veľkej noci bolo zverené biskupovi z Alexandrie, ktorý ho mal včas oznámiť rímskemu biskupovi, aby ho ten mohol rozposlať ostatným miestnym cirkvám. V prípade rozdielnych výsledkov, ktoré by vyplývali z rôznych spôsobov výpočtu, má rímsky pápež sám vybrať dátum Veľkej noci alebo má zabezpečiť dohodu na tomto dátume. Táto prax je používaná do súčasnosti. 

31
Na koncile sa rozvinula i debata o týždennom sobotňajšom pôste ako rozšírenie alebo náprotivok každoročného sobotňajšieho veľkonočného pôstu. Každoročný sobotňajší veľkonočný pôst, rovnako ako týždenný sobotňajší pôst, neboli navrhnuté výhradne len na vyjadrenie smútku za Kristovu smrť, ale tiež na vyjadrenie opovrhnutia Židov, ktorí boli považovaní za páchateľa jeho smrti. 
(Bacchiocchi: Od sabatu do nedele 5).

32
Koncil prijal i niektoré cirkevnoprávne pravidlá k otázkam cirkevných štruktúr, dôstojnosti kléru, verejného pokánia, opätovného prijímania schizmatikov a heretikov, ako aj k liturgii, ktoré sú zachytené v dvadsiatich kanónoch. V týchto krátkych opatreniach či pravidlách, zaujal koncil stanovisko i k menším sporným otázkam a nejasnostiam a ukázal tým smer cirkevnému životu. Grécky historik Sokrates hovorí, že nicejsky koncil chcel zaviesť i celibát biskupom, kňazom a jahvom ale nakoniec od toho upustil. Na Nikajskom koncile sa vyhlásilo i osobitné postavenie štyroch veľkých stolíc- patriarchátu svetovej cirkvi: Alexandrii, Antiochii, Jeruzalema a Ríma. Keďže v staroveku na rôznych miestach ríše kázali biskupi svojim veriacim slovo Božie tak ako ho vnímali oni, stala sa hlavným cieľom Konštantína jednota cirkvi s jednotným kultom. Preto začal na koncile udeľovať biskupom z ortodoxného tábora, ktorí podporili jeho myšlienky rôzne výhody a ostatných biskupov nazvaných schizmatici zaťažoval rôznymi povinnosťami a konfiškáciou majetku zvlášť odolných donatistov, ktorí mali veľký vplyv v severnej Afrike. O čosi miernejšie zaobchádzal s kresťanskými novitiánmi, valentinianmi, marcionmi, pauliniánmi a frygmi.

33
Konciloví otcovia rozhodli i o melitiánskej schizme, ktorá bola rozšírená v Egypte. Biskup Melitius smie zostať na svojom meste no nesmie vysviacať klerikov. Melitiánski klerici sú prijatí do kléru, avšak v hierarchii stoja za duchovnými, ktorých vysvätil biskup Alexander... Imperátorove úsilie o pokoj v cirkvi ma núti zmieniť sa ešte o inej udalosti pojednávanej na koncile. Nakoľko sa Konštantín veľmi staral, aby bol pokoj v cirkvi, povolal na koncil biskupa novitánskej sekty Acesia, a spýtal sa ho či súhlasí s rozhodnutím o viere ako i o ustanoveniami o slávení Veľkej noci. Acesius súhlasil s uznaním Veľkej noci nakoľko ju všetci kresťania slávia, no pri dokumente o vyznaní viery cisárovi odpovedal, že tento spis nepozná. Konštantín niekoľko hodín rozprával s biskupom, ktorý nielenže odmietal jeho požiadavky ale nemienil ani uznať nadradenosť rímskeho biskupa nazývajúceho sa pápež. Konštantín po dlhom rozhovore s biskupom povedal: „Acesius, postav si rebrík do neba a vystúp tam“
(Socrates Scholastikus: Cirkevné dejiny 1/9,10).

34
Úloha cisára na synodách, s ktorou sa stretávame v Nicaei, bola nová. Doposiaľ sa na takýchto zhromaždení zúčastňoval len sotva niekto, kto nebol členom cirkevného spoločenstva, a tým Konštantín nebol. Eusebius prišiel s riešením a „ovenčil“ Konštantína čestnými titulmi, ktoré boli síce z kultúrneho hľadiska bezvýznamné, ale z kresťanského stanoviska do istej miery vzájomne zmierňovali nároky na realitu. Panovník, bol vyznamenaný titulmi ako „obecný biskup“ alebo „biskup biskupov“ Eusebius tak vyrobil z cisára zástupcu Boha na Zemi, ktorý má chrániť cirkev a garantovať poriadok. Všetko malo vychádzať z idey naplnenia božieho plánu, ktorý bol v časovej zhode Augustovej vlády a Kristovho narodenia. Vláda cisára na zemi sa tak stáva obrazom božej vlády na nebesiach, a cisár je jeho zástupcom na zemi. Ideu spojenia cisára s božským logom prevzal Eusebius s filozofického platonizmu a upravil pre kresťanské myslenie. 
Nicejský koncil bol ukončený 25. júna roku 325. Keďže sa časovo zhodoval s dvadsiatym jubileom Konštantínovej vlády v impériu zorganizoval cisár pri tejto príležitosti slávnostný banket, kde pozval biskupov. 

35
„U cisárovej tabuli, ktorej nádhera presahuje všetok opis, nechýbal žiadny biskup. Nedá sa popísať, čo sa tam dialo: telesná stráž a trabanti (vojenský pešiaci) stáli na stráži s vytasenými ostrými mečmi okolo predného nádvoria cisárskeho paláca; v strede medzi nimi však boží muži mohli úplne voľne a bez obáv medzi nimi prechádzať a vchádzať až do vnútra paláca. Tu jedni ležali na tom istom vankúši (ležadlách) pri stole ako cisár, zatiaľ čo iní odpočívali na vankúšoch rozložených po oboch stranách. Skoro by sa zdalo, že je to obraz Božieho kráľovstva, ale bol to všetko len sen a nie skutočnosť“... Po bohatej hostine sa cisár rozlúčil a prítomných obdaroval veľkorysými darmi s pripomenutím, že musia medzi sebou vždy zachovávať mier a vyhýbať sa žiarlivým hádkam
(Eusebius: Život Konštantína 4/15,16,21).

36
Bez pátosu možno povedať, že Konštantín na Nikajskom koncile stvoril vonkajšie dekórum a rituálne postupy kresťanskej koncilovej praxe. Záverečná slávnostná recepcia však neprebehla bez treníc a nezrovnalosti tie sa časom vykresľovali v miernom svetle. Svornosť medzi biskupmi na cisárovom rozlúčkovom bankete mohla oklamať iba povrchného pozorovateľa. Napätie v teologických otázkach ako i osobná rivalita hraničiaca až s animozitou medzi koncilovými otcami sa dala miestami až krájať. V tej chvíli sa však Konštantín cítil ako víťaz, ktorý relatívne jednoduchým spôsobom využil cirkev ako nástroj štátnej politiky a vnútil jej svoju predstavu. Cirkvi odňal značnú časť nezávislosti, ktorú si predtým dopriala aby vzápätí od nej požadoval prevzatie jednotiacej úlohy štátneho náboženstva. Biskupské zhromaždenie v Nikaji tak po prvý krát ukázalo začínajúce prepojenie cirkvi s štátom. V politickej každodennosti mal Konštantín už čoskoro pocítiť svoje rozhodnutia a byť konfrontovaný s tým, že cirkevná a imperiálna harmónia, ktorú si želal sa nekonala. Už tri roky po Nikajskom koncile napísal významnému ortodoxnému biskupovi Atanásiovi výhražný list, kde ho dôsledne upozorňoval aby na svojom biskupstve nevykonával svojvôľu ale držal sa stanovených pravidiel.       

37
„Vzhľadom na to, že poznáš moje želanie, dbaj, aby každý, kto si želá vstúpiť do cirkvi, bol do nej bez zábran prijatý. Ak sa dozviem, že si niekoho odmietol, kto si zažiadal o členstvo, okamžite vyšlem svojho hodnostára, ktorý ťa zbaví úradu a pošle do vyhnanstva.“ 
(Johnson: Dejiny kresťanstva s.136).
Niekoľko rokov po koncile v Niceai sa začala spamätávať zo svojej porážky kresťanská frakcia „eusebiáni“ čo bola tretia skupina na Nikajskom koncile popri „ortodoxných“ a „arianov“. „Eusebiani“ mali svojim učením blízko k myšlienkam Ariusa a navyše mali na cisárskom dvore veľa vplyvných spojencov akými bola Konštantínova sestra Konstancia, cisárov druhý syn Konstantius II. či vplyvný učenec Eusebius z Nikomedie. Tí všetci ako i ďalší mocný dvorania podporovali učenie kresťanstva v podobe ako ho prezentoval Arius, nakoľko bol liberálnejší a pre antický mravný étos zrozumiteľnejší. Keďže Konštantín nevenoval prílišnú pozornosť presnej definícii Nikajského vyznania bol ovplyvnený ľuďmi na cisárskom dvore a za nejaký čas umožnil návrat Ariusa z vyhnanstva. Ten sa však vrátil ako zmenený človek. Nútený pobyt v cudzom balkánskom prostredí, staroba a zdravotné problémy spôsobili, že skôr ako sa ho chystal Konštantín slávnostne opätovne prijať do cirkvi, Arius roku 336 zomrel. 
(Clauss: Konštantín Veľký s.86,87,94; Jedin: Malé dejiny koncilu; White: Čo sa vlastne stalo v Nikaji).

38
V súčasnosti panuje predstava, že starobylé koncily mali absolútnu moc, a keď urobili rozhodnutie, skončili všetky rozpory. Ale tak to nebolo. I keď sa považuje Nicejský koncil za jeden z najvýznamnejších, aj on musel zápasiť o svoje uznanie. Napriek odsúhlasenia vyznania viery a kréda „o jednej podstate“ ktoré malo definitívne zjednotiť cirkev zostalo kresťanstvo v spore o Ariovo učenie rozdelené a mnohí z biskupov, ktorí ho podpísali neskôr svoj podpis odvolali. Biskup Eusebios z Nikomédie v liste cisárovi napísal: „Jednali sme hriešne, keď sme zo strachu pred Vami súhlasili s rúhaním (podpísaním vyznania).“ Rozhodnutie Nicejskeho koncilu síce arianov „ohlo“ ale nepresvedčilo a už vôbec nezlomilo. V nasledujúcich desaťročiach sa situácia začala meniť a ariánom sa podarilo obsadiť početné biskupské stolice svojimi stúpencami a s ortodoxnými kňazmi sa začali vykonávať súdne spory. Súdnemu procesu sa nevyhol ani ortodoxný biskup Atanásios, ktorý mal veľkú zásluhu na záverečnom ustanovení Nicejského koncilu.  

39
„Imperátor zvolal biskupov k vysväteniu chrámu, ktorý vybudoval v Jeruzaleme. Biskupom, ktorí sa predtým zišli v Tyru (v súčasnosti mesto Súr v Libanone) imperátor prikázal, aby pri tejto príležitosti vyniesli súd nad Atanásiom
(Socrates Scholastikus: Cirkevné dejiny 1/28).
Atanásios, ortodoxný biskup alexandrijský, bol roku 335 na synode v Tyru  zosadený z biskupského stolca nakoľko bol obvinený z týchto prečinov: rozbil pohár, zničil biskupský stolec, ďalej z nezákonného uväznenia, protiprávneho zosadenia biskupa, ktorého nato dal pod vojenský dohľad a nechal ho mučiť, fyzických útokov proti iným biskupom, získanie svojho biskupstva za pomoci krivej prísahy, z toho, že zlomil a potom odťal pažu jednému zo svojich protivníkov, že vypálil jeho dom, jeho samého uviazal k stĺpu a nechal ho zbičovať a nakoniec ho dal nezákonne zavrieť- to všetko navrch k obvineniu, že učil falošnú náuku. 
(Sozomenus: Cirkevné dejiny 2 /25)

40
Biskup Atanásios bol veľká osobnosť svojej doby a oddaný bojovník za Nicejské vyznanie viery, ktorý bol počas svojho života päť krát odsúdený do vyhnanstva. Alexandrijsky biskup však neprekypoval morálnymi zásadami a v súdnom procese, ktorý sa konal v roku 335 bol obvinený, že sabotoval cisárove výnosy a zdržiaval export egyptského obilia životne dôležitého pre ríšu. Za takýto zločin bol zvyčajne trest smrti, ale v prípade Atanásia, ako vysokého cirkevného činiteľa, sa Konštantín uspokojil s menším trestom vyhnanstva do Trevíru. V roku 341 za vlády Konštantínovho syna Konštancia II. bol Atanásios opäť obvinený, že predával vo vlastný prospech obilie, ktoré z cisárovho rozhodnutia dával štát alexandrijskej cirkvi. Cisár pohrozil Atanásiovi smrťou, ale ten sa včas ukryl a potom utiekol do Ríma.

41
„Konštantín vedel, že Atanásios, hoci stúpenec ortodoxie, je človekom prudkým a násilným, ktorý nižšie duchovenstvo pravidelne trestá bitím a biskupov dáva uväzniť a vypovedať z cirkvi. To ale nebola cirkev, akú si Konštantín želal: jeho cirkev mala byť odrazom toho najlepšieho, čo v impériu bolo- zhoda, pokoj, mnohosť a to v jednote. Práve tak neznášal aj náukové spory, pre ktoré nemal ani štipku sympatií či porozumenia“
(Johnson: Dejiny kresťanstva s.136,137).

42
Cisár Konštantín bol vnímaný cirkvou ako nositeľ božích vlastností akými sú spravodlivosť, zbožnosť, ľudomilnosť či dobročinnosť čo korešpondovalo s vlastnosťami, ktoré mal najvyšší pohanský kňaz. Preto bolo z jeho hľadiska úplne v poriadku, že bol najvyšším predstaviteľom kresťanstva a k tomu stále i najvyšším pohanským kňazom s titulom „pontifex maximus“, ktorému prináležalo rozhodovať v záležitostiach „sacra“ (kultu) a „sacerdotes“ (kultového personálu). Panovník preto považoval biskupov za svojich poradcov v oblasti kresťanstva podobne akých mal pri pohanských bohoch, v štátnej rade, v prípadoch riadenia správy či vojenských odborníkov. Za povšimnutie stojí i premena Konštantínovho titulu, ktorý si zmenil z „invictus“- neporaziteľný (čo bolo spájané so slnečným bohom Sol) na „victor“- víťaz, na znak zmeny náboženskej koncepcie štátu. „Invictus“ bol titul, ktorý sa dlho používal ako atribút bohov, predovšetkým slnečného boha „Sol“. Trvalo však ešte dlhú dobu kým sa nová titulatúra „victor“ presadila v Rímskej spoločnosti. 

Hudba

Záver
Štvrté storočie bolo svedkom jednej z najväčších revolúcií na svete, keď na jeho začiatku Rímska ríša uznala kresťanstvo a zrovnoprávnila ho s inými náboženstvami impéria, aby na konci toho istého storočia bolo vyhlásené za jedine povolené štátne náboženstvo. Na začiatku toho procesu stál Konštantín, ktorý hoci nebol kresťan prijal ho za svoje. Kresťanstvo však vo svojej vierouke nebolo jednotné a čoskoro vyplávalo na povrch náboženské napätie, ktoré v ňom bolo po celý čas prítomné. Konštantín, ktorý v týchto rokoch stabilizoval politicky systém a zjednotil ríšu bol nahnevaný lebo jeho snahu ohrozoval duchovný rozkol náboženstva, ktoré si vybral za nosný pre impérium. Cisár neznalý teologických problémov sa rozhodol vyriešiť tieto spory zvolaním všetkých významných biskupov do svojho cisárskeho sídla v Nikaji na území súčasného Turecka. Konštantínove chápanie kresťanstva však bolo rozporuplné i keď ho prijal za svoje nedal sa pokrstiť a celý koncil na ktorom mal hlavné slovo viedol v duchu rímskej politickej tradície. Imperátor prostredníctvom svojich cisárskych komisárov nielen riadil zhromaždenie biskupov ale i jeho výsledok z ktorého spravil štátne zákony. Cirkevnú organizáciu prebudoval a prispôsobil ju cisárskym provinciám s jedným metropolitom a provinciálnou radou na zvolenie biskupov. Hlavným cieľom Konštantína bola jednota cirkvi nakoľko už veľa vsadil do tohto projektu a z kresťanstva chcel urobiť cisársku cirkev. Roku 337, keď sa chystal na vojenské ťaženie proti Perzskej ríši ho zachvátila na Veľkú noc vážna choroba, ktorú sa rozhodol vyliečiť v horských kúpeľov Altinova v Turecku. Keď sa jeho zdravotný stav naďalej zhoršoval presunul sa do susednej Nikomedií a nechal sa verejne pokrstiť ariánskym biskupom Eusebiom z Nicomedií. Potom sa obliekol do bieleho rúcha s tým, že si už nikdy viac nezoberie purpurový plášť, ktorý bol znakom cisárskej moci. Tesne po svojom krste 22 mája roku 337, dvanásť rokov po Nikajskom koncile Konštantín pri planúcom ohni svoje izby umiera. Za krátky čas po jeho smrti dostáva cisár Konštantín k svojmu menu prídavok Veľký a východná cirkev ho nechá titulovať čestným epitetom „isapostolos“ rovný medzi apoštolmi.

    

