                                       MUČENÍCTVO A SÚDNE PRÍPADY


ÚVOD
Dobrý deň vážený poslucháči moje meno je Miroslav Lesičko a vítam vás v relácií Zrkadlenie. Dnešným dielom začneme cyklus v ktorom sa budeme venovať súdnym procesom rímskej štátnej moci s kresťanmi. Skôr ako si priblížime jednotlivé prípady rozoberieme si v krátkosti vnímanie dvoch odlišných svetov, rímskeho a kresťanského, ktoré po určitej dobe už nemohli spolu súčasne vedľa seba obstáť, preto zákonite raz muselo dôjsť k ich zrážke. Rímske Impérium bolo tolerantné voči ostatným náboženstvám ale i sektám, samozrejme ak nenarušovali hodnoty ríše, nepracovali pre cudziu mocnosť, nevyvolávali nepokoje či nepraktizovali ľudské obete. Rimania boli polyteisti, ktorí uctievali mnoho bohov. Ich náboženský systém bol prepracovaný a súvisel s každodenným životom preto považovali za podivné, že kresťania nenavštevovali chrámy a neprinášali obete rímskym bohom. Takéto necivilizované správanie sa kresťanov obyvateľov ríše znepokojovalo preto ich považovali za nebezpečných ateistov. Vo svojej podstate boli Rimania veľmi konzervatívni a na všetko nové sa dívali s podozrením. Kresťania vyznávali slobodu svedomia, ktorú dodržiavali aj v náboženských otázkach no pre rímsku spoločnosť bol tento pojem absolútne neznámy. Každý Riman si najprv musel splniť svoje povinnosti voči rímskemu štátnemu kultu- prinášať obete  bohom, navštevovať chrámy a vzdať úctu cisárovi. Potom mohli veriť, čomu chcel, a uctievať, koho chcel. Pohanský obyvatelia nemali problém vyjadriť politickú lojalitu impériu prostredníctvom rituálnych činov. Pre kresťanov, ktorí prísne rozlišovali medzi svetskou autoritou cisára a univerzálnou autoritou jediného Boha, to však bola nepredstaviteľná vec, nakoľko ich vierouka hovorila, že „Ježiš je Pán!“ a preto bolo neprijateľné nazývať Pánom cisára, ktorého titul bol „Pán a Boh“. V duchu biblického „Odovzdajte cisárovi, čo je cisárovo, a Bohu, čo je Božie“ priznávali cisárovi iba svetské pocty, zatiaľ čo božské pocty vyhradzovali výlučne svojmu Bohu. Priniesť obetu za cisára ako Boha na zemi pre nich znamenalo zradiť svoju vieru a dopustiť sa hriechu modlárstva, za čo im hrozilo vylúčenie z cirkvi a koniec nádeje na ich spásu po smrti. Rímski guvernéri a prokurátori si to po istom čase dobre uvedomovali a snažili sa obvinených kresťanov presvedčiť, čestnými alebo nečestnými prostriedkami, aby obetovali pohanským bohom. V tejto časti sa pozrieme na niekoľko súdnych procesov, ktoré sa odohrali v druhom storočí.  

1
„O súdnych procesoch časť 1.“

2
Rímske náboženstvo predstavuje najsilnejšie puto spájajúce Rím a ostatné časti ríše. Staroveké pohanstvo nie je iba zrastené do rodín, spoločnosti a kultúry ale je do takej mieri prepojené s mestom a ríšou, že náboženské úkony sa stávajú aktom vlastenectva. Každý je povinný sa zúčastniť náboženských procesií kde vhodením kadidla do ohňa prejaví úctu Bohom a úklonom pred cisárovou sochou vzdá hold panovníkovi a lojalitu k štátu. Kresťania ako jediný z niekoľko tisícok náboženstiev, ktoré sa nachádzali v impériu to odmietalo. Ich radikálny vodcovia podnecovali obyčajných kresťanov ku demonštratívnemu preukazovaniu svojej viery odmietnutím sa zúčastniť týchto procesií a to i za najvyššiu cenu, ktorou bola mučenícka smrť. Týmto postojom chceli kresťania preukázať silu a nadradenosť kresťanstva nad pohanským náboženstvom. Najzávažnejšia príčina prenasledovania kresťanov tak väzí v ich radikálnom vnútornom protivenstve sa, ktorá je medzi kresťanstvom a pohanstvom stelesnená v rímskom štáte. 
V prvých príbehoch o kresťanských mučeníkoch sa odráža nielen židovská martyrológia, čo sa dá očakávať, ale aj literatúra zachytávajúca vyzývavý vzdor gréckych rebelov voči rímskej nadvláde. Mučenícka smrť ako „imitatio Christi“ predstavuje v kresťanskom chápaní najväčšiu obeť Bohu a zároveň triumf v zápase s diablom. Mučeníci tak disponujú zvláštnou nadprirodzenou mocou, ktorá im zaisťuje v rámci cirkvi výsadné postavenie, niekedy sú dokonca stanovený na rovinu apoštolom alebo anjelom.   

3
„Potom zavolal k sebe zástup aj učeníkov a povedal im: „Kto chce ísť za mnou, nech zaprie sám seba, vezme svoj kríž a nasleduje ma... Lebo kto by si chcel život zachrániť, stratí ho, ale kto stratí svoj život pre mňa a pre evanjelium, zachráni si ho“ 
(Evanjelium podľa Marka: 8/34,35).
Fenomén ranokresťanského mučeníctva vyrástol z predstáv o blahodárnej moci krvi ako najcennejšej obeti prinášanej na oltári bohom, ktorí na oplátku zahrnuli jednotlivcov a celé komunity svojou priazňou a milostivými darmi. Pôvodne pohanská predstava, hlboko zakorenená v antickom staroveku, ale zdieľaná aj judaizmom, mala zásadný význam nielen pre formovanie raného kresťanstva ako takého, ale aj pre celú neskoršiu kultúrnu históriu. Kresťanskí mučeníci, ktorí si v starovekom svete vyslúžili tento titul za dvesto rokov, neprestali vyžarovať svoj znepokojujúci vplyv aj v ranom novoveku a samotné slovo mučeník má na prahu tretieho tisícročia stále živý, hoci zriedka úplne pozitívny význam: myšlienky pretrvávajú, mení sa len rétorika.
(Kilzler: Príbehy rane kresťanských mučeníkov s.13)

4
Rimania vo svojej dobyvačnej histórií zažili všeličo a vždy sa vedeli tvrdo a nekompromisne vysporiadať s každým, kto sa postavil proti jej záujmom. Ale aby niekto išiel dobrovoľne na smrť kvôli náboženstvu? S tým sa Rimania ešte nestretli. Pri vystúpeniach fanatických kresťanských vodcov, šokovaný úradníci len neveriacky krútili hlavami, nakoľko nemohli porozumieť snahe niektorých kresťanov dostať sa do kráľovstva božského vyhľadávaním mučeníckej smrti. Rimania nechápali, že pre oddaných veriacich neexistoval žiadny kompromis, že kresťanstvo a pohanstvo sú ako olej a voda.  

5
„Nikto sa nebojí nikto neľutuje, že je kresťan, iba keby sa zriekol viery. Keby bol označený ako kresťan, honosí sa tým. Keby bol obžalovaný, neobhajuje sa. Keby bol vypočúvaný dokonca sa i prizná. Keby bol odsúdený, ďakuje Bohu“
(Tertullianus: Obrana kresťanov 1).
„Nadišiel čas, aby som dokázal, že vaše orgie (pohanské ceremoniáli) sú plné klamstiev. Ak ste boli v nezasvätení, to by ste sa z tých rozprávok, ktoré ste ctili, mali radšej smiať. Vyjavím ukryté veci a nehanbím sa hovoriť o tom, čo vy ste sa nehanbili ctiť“ 
(Klement Alexanrijský: Výzva Grékom 2/14). 
„Aké je to krásne divadlo pre Boha, keď kresťan zápasí s bolesťou, keď naň doliehajú prenasledovania, tresty smrti, mučenia, keď s pohŕdavým úsmevom kráča v ústrety rinčiacim nástrojom smrti a surovému katovi, keď hrdo háji svoju slobodu proti kráľom a kniežatám, a skloní sa len pred Bohom, ktorému patrí; keď sa s víťazoslávnym triumfom vysmeje sudcovi, ktorý vyniesol nad ním rozsudok smrti! Lebo kto dosiahol ciel', po ktorom túži, je naozaj víťazom. Ktorý vojak pred očami vojvodcu nečelí smelšie nebezpečenstvu? Nik totiž nedostáva odmenu, kým sa neosvedčí v boji... Či môže byť trvalé šťastie bez poznania Boha, keď jestvuje smrť? Stratí sa ti sťa sen prv než ho dosiahneš“ 
(Marcus Minucius Felix: Oktavius 37).
„Áno chceme trpieť. Tak ako trpí vojak v boji. Nikto nerád trpí. Keď je to nutné, i vojak sa vydáva so strachom do nebezpečenstva. Predsa však bojuje zo všetkých síl a keď v boji víťazí, i keď sa sťažoval na boj, má radosť, lebo sa mu dostalo slávy a koristi. Pre nás je boj vaše predvolanie pred súd. Tam i cez nebezpečenstvo straty hlavy bojujeme za pravdu... Vtedy víťazíme, keď sme zabíjaný a sme mimo nebezpečenstva, keď sme premožený. Nazývajte nás napoly spáleným roštom, lebo sme uviazaný ku kolu dlhému pol nápravy, sme obložený horiacim rožnom To je šat nášho víťazstva, to sú šaty s vyšívanými palmovými ratolesťami, na takom triumfálnom voze sa vezieme. Právom sa takto nepáčime našim premožiteľom. Preto si myslia, že sme šialený a zúfalci“
(Tertullianus: Obrana kresťanov 50).

6
Fenomén mučeníckej smrti je v kresťanskom myslení zobrazený ako víťazstvo silí viery nad pohanským- diabolským zlom. Mučeník prejavuje svoju oddanosť a lásku Bohu tým, že mu obetuje to najcennejšie čo má- svoj vlastný život. „Rímskemu svetu“ je takéto zmýšľanie nielenže cudzie ale vymyká sa i jeho celkovému chápaniu. Antický stoicky orientovaný intelektuáli, ktorí inak obhajovali právo človeka na dobrovoľný odchod zo života, nemali pre kresťanskú ochotu k sebaobetovaniu kvôli náboženskému presvedčeniu príliš veľké pochopenie a považovali to za prejav zvráteného fanatizmu a za nezmyselné hazardovanie so životom. Myšlienka, že „kresťania sú pripravený kedykoľvek zomrieť“ je ovplyvnená Pavlovými epištolami. Ústredným bodom týchto listov je idea, ku ktorému by mal život kresťana smerovať a to je: „čo najrýchlejšie sa tohto života vzdať kvôli Kristovi“ 

7.
„Veď pre mňa žiť je Kristus a zomrieť zisk... Ale ak žiť v tele znamená pre mňa plodnú prácu, neviem, čo si vyvoliť... Oboje na mňa dolieha: túžim zomrieť a byť s Kristom, a to by bolo oveľa lepšie“ 
(List Filipanom 1/21-23).
„Ako mučeníci nám pripadali tí, ktorí zomreli. Oni sú mučeníci, hovorili, pretože  Krista uctili svojim vyznaním a svojim svedectvom spečatili smrťou, my však sme len prostí nepatrní vyznávači“
(Eusebius: Cirkevné dejiny 5/3).
„Niektorý sa domnievajú, že kresťania, tento druh ľudí pripravených kedykoľvek zomrieť, sa svojou zatvrdenosťou učí odriekať potešeniu“
(Tertullianus: O hrách 1/5).
 „Naše jednanie považujú (Rimania) za bláznovstvo, pretože dávame prednosť neústupnosťou pred záchranou. (Preto kričíme) „Križujte nás, mučte nás, trestajte, ničte nás!.... Čím viac nás kosíte, tým viac nás je. Krv kresťanov je semenom“
(Tertullianus: Obrana kresťanov 27,50).

8
Rímske Impérium bolo tolerantné nielen voči ostatným náboženstvám ale i sektám, samozrejme ak nepracovali pre cudziu mocnosť, nevyvolávali nepokoje a nepraktizovali ľudské obete. V prvom storočí boli kresťania v ríši vnímaný ako židovská sekta, takže podľa rímskeho práva spadali pod zákony, ktoré sa vzťahovali na judaizmus. V tej dobe sa na kresťanov vzťahovali všetky výnimky, ktoré si vydobyli židia na štátnej moci akým bolo právo nezúčastňovať sa na verejných pohanských náboženských procesiách. V prvom storočí môžeme o prenasledovaní kresťanov hovoriť iba v spojitosti zo židmi, ktorí ich považovali za nebezpečenstvo pre judaizmus. Prvý historicky zdokumentovaný zásah rímskej výkonnej moci proti kresťanom, ktorý však nebol založený na oficiálnom cisárskom dekréte, sa datuje okolo roku 64, keď boli stúpenci tohto náboženstva obvinení z podpálenia Ríma. V druhom storočí, keď sa kresťanstvo odpútalo od judaizmu možno vidieť prvé i keď ojedinelé a lokálne procesy s kresťanmi. Ako prvý zareagoval na stúpajúcu nevraživosť obyvateľov ríše ku kresťanom guvernér Bythýnie Plinius Mladší, nakoľko si už nevedel rady zo záplavou udaní a tak sa obrátil sa o radu k cisárovi Trajanovi. Plinius sa vo svojom liste pýta cisára či má súdiť kresťanov, za príslušnosť k tomto náboženstvu, alebo za trestné činy, ktoré im boli pripisované. Trajanus vo svojej odpovedi napísal aby obžalovaný boli súdený iba za svoje zločiny a zároveň ho vyzýva aby nejednal prehnane tvrdo a kresťanov nevyhľadával. V podobnom duchu odpovedal i jeho nástupca cisár Hadrian prokonzulovi Fundanovi „aby sa nenechal uniesť nepriateľstvom davu počas súdnych procesov s kresťanmi a aby starostlivo zvážil, či bol zákon skutočne porušený“. Po Hadrianovi nastúpil Antonius Pius, ktorý vo svojom reskripte guvernérom provincií odkázal: „kresťanom musí byť umožnený riadny súd“ Marcus Aurelius jeho syn a nástupca v liste správcom provincií nariadil aby: „kresťania neboli obťažovaný úradmi ich vyhľadávaním“ Vo všeobecnosti môžeme povedať že od začiatku druhého storočia do roku 250 sa až na malé výnimky dodržiavala Trajanova zásada, ktorá zakazovala „vyhľadávanie kresťanov“, čo však neznamenalo, že súdne procesy s kresťanmi neprebiehali. 

9
Dnes panuje všeobecná zhoda v tom, že až do Deciovho prenasledovania kresťanov v rokoch 249 a 250 neexistovalo žiadne štátom organizované prenasledovanie kresťanov v celom impériu. Za postoj voči kresťanom boli zodpovední konkrétni provinční správcovia.
(Barnes: Legislatíva proti kresťanom s. 32-50)
Acta Martyrum sú záznamy o mučeníkov alebo skutky mučeníkov. Sú to oficiálne záznamy (protokoly) súdnych zapisovateľov o procesoch so starokresťanskými mučeníkmi. Môže ísť i o všetky správy či príbehy o procesoch s týmito mučeníkmi, rozsudkoch a ich popravách, ktoré sú sčasti založené na výpovediach očitých svedkov a protokoloch zo súdov.
„Passiones/Martyria“ sú ranokresťanské príbehy, ktoré rozpráva kresťanský autor o posledných dňoch mučeníka, často napísané očitými svedkami alebo súčasníkmi. Na rozdiel od úradných súdnych záznamov „Acta“ majú osobnejší a literárnejší charakter, pričom zdôrazňujú duchovný odkaz obete.
(Droner: Patrológia s. 807)  
Akty a Passiones vydávajú svedectvá o dobe, keď sa kresťania snažili vydobyť si rešpekt pohanskej spoločnosti a niektorí z nich boli ochotní „svedčiť“ o svojej viere aj za cenu vlastného života. I keď bola mučenícka smrť skúsenosťou, ktorú zažilo len zopár kresťanov, mučeníci sa tešili obrovskej popularite a neformálnej autorite. Mať svojho mučeníka bolo požehnaním pre každú kresťanskú spoločnosť a zvyšovalo jej prestíž medzi ostatnými obcami. Akékoľvek písomné záznamy o „svedkoch viery“ boli preto starostlivo uchovávané a s úctou udržiavané. Akty mučeníctva a passiones sa pravidelne čítali v deň smrti mučeníka, ktorý sa slávil ako deň zrodenia svätca „dies natalis“. Prostredníctvom textu boli títo hrdinovia Cirkvi stále prítomní vo svojej obci a pri každom čítaní mučeníckych skutkov sa pred očami veriacich opäť odohrávala dráma triumfu viery, ktoré im pripomínalo, ako si kresťanská pokora a ochota zomrieť za svoje presvedčenie podmanili celé Rímske impérium.
(Šubrt: Príbehy rane kresťanských mučeníkov s.47)

10
Rané kresťanské texty o mučeníkoch predstavujú pestrú zmes rôznych typov spisov z ktorých vyplýva, že na prenasledovaní kresťanov sa vo veľkej miere podieľal rímsky ľud, ktorí bol plný nenávisti voči kresťanstvu. Štátna moc sa podujala k perzekúciám kresťanov výhradne iba na základe ich previneniu sa voči platným rímskym zákonom. Tým, ktorí boli odsúdený súdmi na trest smrti dala cirkev pomenovanie mučeník. Správy o smrti mučeníkov začali kolovať v kresťanských obciach od polovice 2 storočia a predstavujú po obsahovej i formálnej stránke nesmierne rôznorodé texty. Vychádzajúc z odlišných lokálnych podmienok, sledujúc rôzne propagandistické, liturgické či výchovné ciele, pričom jediným spojením často zostáva iba postava mučeníka. I keď sa mučeníctvo stalo základnou časťou kresťanského príbehu nebolo až tak rozšírené a v skutočnosti nebolo toľko ľudských obetí. Skôr tu bol malí počet ľudí, ktorých odsúdila štátna moc na trest smrti a potom veľký počet ľudí, ktorí sa chceli obetovať ale guvernéri ich odsúdili na väzbu či vyhnanstvo. Často sa stávalo že prokurátor zamietol žalobu alebo ju vôbec odmietol prijať. 

11
Rímske trestné právo nebolo ani zďaleka tak prepracované a kodifikované ako súkromné právo a neplatilo tu pravidlo „žiadny trestný čin bez zákona, žiadny trest bez zákona“. Zdá sa, že rímski sudcovia sa nezameriavali primárne na trestanie kresťanov za ich údajné zločiny, ale skôr na to, aby ich prinútili k poslušnosti a odpadnutiu od viery. Cieľom rímskych úradníkov nebolo vytvárať mučeníkov, ale odpadlíkov.
(de Ste. Croix: Prečo boli prví kresťania prenasledovaní s.11,20)
Kresťania boli obvinení práve preto, že odmietli verejne obetovať pohanským bohom. Zdá sa však, že právne nuansy nehrali v konkrétnych procesoch s kresťanmi takú dôležitú úlohu a provinční správcovia mali pri rozhodovaní o vine alebo nevine obvinených oveľa väčšiu slobodu, ako im pripisujú dnešní právni puristi. Až postupne, ako sa rímsky byrokratický systém stal prísnejším, sa manévrovací priestor rímskych úradníkov v provinciách zmenšil a ich rozhodnutia boli čoraz viac viazané cisárskymi ediktmi.
(Šubrt: Príbehy rane kresťanských mučeníkov s.22)
Táto prax sa stala terčom kritiky kresťanských apologétov, ktorí poukazovali na právnu nelogickosť takéhoto prístupu. Ak niekto skutočne spáchal zločin, mal byť potrestaný bez ohľadu na to, či obetoval pohanským božstvám, alebo nie. Naopak, ak bol niekto prepustený bez trestu, mohlo to znamenať len to, že nespáchal žiadny trestný čin a bol od začiatku nevinný.
(Tertullianus: Apológia 2/10; Minucius Felix: Octavius 28/3-5)

12
Právne nejasnosti sprevádzali kresťanské procesy od samého začiatku a výskumníci sa dodnes dohadujú o tom, za aké zločiny boli kresťania skutočne stíhaní. Požiadavka verejnej obete sa stala štandardnou súčasťou súdnych procesov proti kresťanom. Jej pôvodným zmyslom bolo dať neprávom obvineným šancu očistiť svoje meno a usvedčeným kresťanom príležitosť prejaviť ľútosť a zaslúžiť si milosť. Verejnou obetou pohanským bohom mal obvinený kresťan zložiť dobrovoľnú skúšku úprimnosti za svoju nápravu mysle. Postupne sa však z tejto poistky proti bezpráviu stal prostriedok na testovanie odhodlania kresťanov a sily ich viery. Obvinení boli k obetovaniu nútení často prostredníctvom krutého mučenia, a ak podľahli tlaku a vykonali požadované rituálne úkony, boli prepustení bez trestu. Ak však zostali verní svojej viere a neobetovali, boli poslaní na smrť. 
Prvými mučeníkmi sa stávajú lokálny kresťania, ktorý prejavujú fanatickú túžbu po mučeníckej smrti veľa krát spojenú až z teatrálnou obsesiou. Biskup Ignatios Antiochijský niekedy označovaný za prvého kresťanského mučeníka, bol okolo roku 107 ako jeden z mála súdený samotným cisárom. Toto privilégium získal Ignatrios zhodou okolnosti, keď sa Trajanus pri svojom východnom ťažení práve nachádzal v meste.

13
„V dobe, keď v Ríme prevzal vládu Trajanus, antiochijsku cirkev svedomite riadil Ignatios... (cisár Trajanus sa) vyhrážal prenasledovaním (kresťanom), ak sa nerozhodnú spolu so všetkými pohanskými národmi slúžiť démonom, a nútil všetkých, ktorí žili zbožne, buď obetovať, alebo zomrieť... Vtedy sa statočný Kristov vojak v obavách o Antiochijsku cirkev zo svojej vôle nechal predviesť k Trajanovi, ktorý sa v tom čase zdržiaval v Antiochii a chystal ťaženie proti Arménom a Parthom... Ako náhle Ignatios stál pred cisárom, Trajanus sa spýtal: „Kto si, posadnutý, že chceš porušovať naše nariadenie a navádzať aj iného k tomu, aby zle zomrel?“ Ignatios odpovedal: „Nikto nehovorí o Theoforovi, že je posadnutý. Démoni sa predsa držia ďaleko od Božích služobníkov. Ale súhlasím, ak hovoríš o mne, že som na démonov zlý. Staviam sa im na odpor a marím ich zámery, lebo Kristus je môj nebeský kráľ.“... Trajanus: „A kto je Theoforos? „Ignatios: „Ten, kto má Krista v srdci.„ Traján: „Myslíš si snáď, že my nemáme bohov vo svojej mysli, keď si ich berieme za spojencov proti nepriateľom?“ Ignatios: „Hovoríš pohanským démonom bohovia, pretože ťa oklamali. Je jeden Boh, ktorý stvoril nebo i zem, more a všetko v nich, a jeden Ježiš Kristus, jeho jednorodený Syn. Kiež by som sa mohol tešiť z jeho kráľovstva!“... Trajanus: „Hovoríš o tom ukrižovanom za Piláta Pontského?“ Ignatios: „Hovorím o tom, kto ukrižoval môj hriech aj toho, kvôli ktorému hriech prišiel na svet, a odsúdil všetku zlobu a klam démonov pod nohy tých, kto ho nosia v srdci.“... Trajanus: „Ty teda v sebe nosíš ukrižovaného?“ Ignatios: „Áno. je totiž napísané: „Budem v nich prebývať a chodiť medzi nimi.“... (Po určitej dobe, keď Trajanus počúval preňho zmätené slová Ignatiosa nakoniec) vyniesol rozsudok: „Prikazujeme, aby Ignatios, ktorý tvrdí, že v sebe nosí ukrižovaného, bol vojakmi spútaný a odvedený do veľkého Ríma a aby tam bol na pobavenie ľudu roztrhaný šelmami.“... Keď svätý mučeník tento rozsudok počul, s radosťou vykríkol: „Ďakujem ti, Pane, že si ma láskavo poctil tým, že tí môžem prejaviť dokonalú lásku“ 
(Martyrium svätého Ignatiosa 1/1-8).

14
Podľa neskorších legiend bol tretí antiochijsky biskup Ignatios- svätý Ignác tým dieťaťom, ktoré Ježiš dal do stredu svojich učeníkov, keď ich vyzval, aby boli ako deti. Bol priamym žiakom apoštola Petra a Jána a cirkevná tradícia ho zaraďuje k apoštolským otcom. Po vynesení rozsudku cisárom Trajanom bol Ignatios eskortovaný rímskymi vojakmi z Antiochie do Ríma, kde mal byť popravený „ad bestias“, hodený divokým zvieratám, spolu s ďalšími kresťanmi. Skutočnosť, že poprava sa mala uskutočniť v hlavnom meste ríše, nebola v tej dobe nezvyčajná. Rimania mali radi veľkolepé podujatia a popravy odsúdených zločincov sa často konali pred divákmi ako súčasť gladiátorských hier. A pretože večný hlad mesta po stále nových krvavých podujatiach bol nenásytný, odsúdených často privážali zo vzdialených provincií. Takto sa zdá, že nepohodlnému biskupovi z východu bola udelená pochybná česť zomrieť v pazúroch divých zvierat v najväčšom amfiteátri svojej doby, slávnom Koloseu. Počas tejto cesty, ktorá trvala niekoľko mesiacov, napísal celkom sedem listov rôznym kresťanským komunitám, v ktorých sústredil svoje duchovné posolstvo a v liste Rimanom opísal svoje neobvykle prianie.

15
„Od Sýrie až po Rím na zemi i na mori, cez deň i v noci bojujem so zverou. Som pripútaný k desiatim leopardom, k vojenskému oddielu. Títo vojaci, i keď dostávajú dary chovajú sa ešte horšie. Ich bezprávie je pre mňa školou, ale tým nie som ospravedlnený. Tiež by som sa stál sústom pre pripravenú zver. Modlím sa, aby so mnou nerobili žiadne okolky. Len si prajem, aby mňa skoro zjedli, nie ako sa niektorých zo strachu ani nedotkli. A keby nechceli- a ja to chcem- prinútim ich. Majte so mnou uznanie. Viem, čo mi prospieva. Teraz začínam byť žiakom. Kiežby som nedal prednosť tomu, čo je vidieť, pred tým, čo nie je vidieť, aby som tak mohol dosiahnuť Krista. Nech ma pália, križujú, nech na mňa pošlú svorky zvierat, nech ma trhajú, rozsekajú, nech rozmetajú moje kosti, rozbijú údy, roztrhajú celé telo, nech si na mňa vymyslia diabolské tresty, len nech dosiahnem Krista... Nechajte ma, aby som sa stal korisťou zveri, ktorá mi umožní dosiahnuť Boha. Som božím obilím a zuby zvierat som rozmieľaný a stanem sa Kristovým chlebom. Skôr zver dráždite, aby sa mi stala hrobom a nič z môjho tela nenechala, aby som až umriem, nebol pre niekoho ťažkým. Až svet neuvidí moje telo, vtedy budem skutočným Kristovým žiakom... Odpusťte mi bratia. Nebráňte mi žiť, nechajte, aby som zomrel. Kto chce patriť bohu, tomu nezalichotíte svetom ani ho nezvediete hmotou... Nechajte ma, aby som napodobnil utrpenie svojho Boha“
(Ignatios list Rimanom 4/1,2; 5/1; 6/2,3).

16
Tieto slová biskupa Ignatiosa znejú v ušiach súčasníka trochu morbídne. Ignatios označovaný za prvého kresťanského mučeníka prejavuje v liste Rimanom fanatické a podľa niektorých bádateľov až patologické nadšenie pre svoju mučenícku smrť v ktorej vidí naplnenie svojej kresťanskej viery. Z jeho slov srší neskrývaná radosť z tohto, že má byť prehodený dravej zveri a jeho radosť kalí iba obava, že šelmy budú konať pomaly. Keď Ignacios napísal tento podivný list, mohol si byť istý, že jeho želanie Rímska správa bez problémov splní. To kedy Ignatios vstúpil do arény aby dokončil svoju premenu na kresťanského mučeníka presne nevieme ale mohlo to byť v prvých dvoch desaťročiach druhého storočia za vlády cisára Trajana.
I napriek tvrdošijnosti kresťanov správcovia provincií nemali záujem bezhlavo vyhlasovať trest smrti pokiaľ sa nejednalo o závažný zločin. Pripadalo im nenormálne, že majú poslať na smrť človeka, ktorý z nejakého pobláznenia odmieta hodiť kúsok kadidla do ohňa a pokloniť sa cisárovej buste. Preto sa veľa guvernérov snažilo prehovoriť obžalovaného aby vykonal tento úkon sa zachránil si život. Väčšina veriacich sa pri pohľade na mučiace zariadenia verejne zriekla kresťanstva alebo išla obetovať rímskym Bohom a potom naďalej v pokoji uctievala Krista s čím boli spokojné obe strany. No boli i kresťania ktorí to odmietali. V procesoch v malej Ázií okolo roku 155 alebo 156 musel prokonzul čeliť i mladému kresťanovi Germanicovi. 

17
„Bicími boli (telá kresťanov) tak rozšľahané, že bolo vidieť nielen šľachy a žily, ale aj vnútornosti, až diváci v plači prosili o zľutovanie. Tí, ktorí boli vybraní pre zver, podstúpili hrozné muky. Boli pokladaní na črepiny či iným spôsobom mučení. Zvlášť, rozprávajú, že sa vyznamenal šľachetný Germanicus, keď s Božou milosťou prekonal prirodzený strach pred smrťou. Prokonzul sa snažil, aby zmenil svoje zmýšľanie. Hovoril o jeho mladosti a naliehal na neho, aby mal súcit sám nad sebou, že je ešte mladý, v rozkvete svojho života. Ten sa dlho nerozmýšľal. Privolal na seba divoké zviera, nútil ich, dráždil, aby čo najrýchlejšie odišiel z nespravodlivého a zločinného sveta. Po jeho slávnej smrti celé to veľké množstvo ľudí obdivovalo statočnosť tohto Boha milujúceho mučeníka a vôbec odvahu všetkých kresťanov“ (Eusebius: Cirkevne dejiny 4 /23).

18
Medzi mučeníkmi bol i Polykrap učeník apoštola Jána, ktorý ho vymenoval za biskupa cirkvi v Smyrne súčasný Izmír v Turecku. Tento svätý, ktorý sa veľmi dobre sa poznal s mnohými, ktorí videli Ježiša Krista, neúnavne pracoval na obrátení Židov i pohanov. Podrobnú správu o tom čo sa udialo ako i o samotnom procese napísal vo forme listu krátko po Polycarpovej smrti jeden z členom kresťanskej komunity v Smyrne menom Marcion. Keď vypuklo v roku 155 v Malej Ázii prenasledovanie kresťanov štátne úrady vydali na biskupa zatykač. Polykarp bol už veľmi starý a nemienil sa schovávať no jeho učeníci naňho naliehali aby odišiel do neďalekej dediny a tam sa ukryl. Rímsky vojaci ho však vysliedili a on sa im dobrovoľne vzdal. Na jeho žiadosť mu dali ešte dve hodiny na modlitbu, potom ho vysadili na somára a viedli do mesta. Cestou stretli mestského sudcu, ktorý ho vzal k sebe na voz a počas jazdy s ním viedol rozhovor kde ho prehováral, aby sa zriekol Krista čo Polykrap odmietol. 

19
„Veliteľ polície Herodas a jeho otec Nicetas vyšli Polykrapovy v ústrety. Posadili ho k sebe do svojho koča a snažili sa ho presvedčiť. Povedali: „Čo je zlé na tom, keď povieš: „Cisár je pán, obetuješ a urobíš, čo sa od teba vyžaduje, a zachrániš sa?“ Spočiatku im neodpovedal, ale keď na odpovedi trvali, povedal: „Neurobím to, čo mi radíte.“ Keď ho nedokázali presvedčiť, povedali mu hrozné veci a rýchlo ho vyhodili, takže si pri vystupovaní z koča odrel holennú kosť“
(Martyrium Polykrapa) 
„Keď ho priviedli, prokonzul sa ho spýtal, či je Polycarp. Keď to potvrdil, pokúsil sa ho prokonzul presvedčiť, aby zaprel Krista. „Maj súcit so svojím vekom, zmeň svoje myslenie a prisahaj pri cisárovej Fortune, povedz: Preč s bezbožníkmi!“. Polykarp sa s vážnym výrazom pozrel na celý dav bezzákonných pohanov na štadióne, natiahol k nim ruku, vzdychol, pozrel sa k nebu a povedal: „Preč s bezbožnými!“ Prokonzul však trval na svojom a povedal: „Prisahaj a prepustím ťa, zloreč Krista!“, Polycarp odpovedal: „Osemdesiat šesť rokov mu slúžim a v ničom mi neublížil, ako by som mohol potupiť svojho Kráľa, ktorý ma vykúpil?“'...  „Počuj otvorene mojej dobrovoľnej priznanie: „Som kresťan“... Na to odpovedal prokonzul: „Mám dravú zver. Tej ťa predhodím ak nezmeníš svoju mienku“. Zavolaj ju, odpovedal Polykarp. Pre nás nie je možné obrátenie od lepšieho k horšiemu. Krásne je obrátiť sa od zlého k dobrému. Prokonzul: „Ak pohŕdaš zverou a nezmeníš svoje zmýšľanie, urobím ťa pokrmom pre oheň“. Polykarp odpovedal: „Hrozíš ohňom, ktorý páli chvíľu a za chvíľu zhasne. Nevieš však že bezbožným hrozí oheň budúceho súdu a večný trest. Prečo váhaš? Urob, čo chceš!“... Prokonzul poslal svojho hlásateľa ohlásiť: „Polykarp doznal, že je kresťanom“. Keď to hlásateľ ohlásil, všetci, pohania aj Židia bývajúci v Smyrne, v nepredstaviteľné nenávisti začali kričať: „To je ten učiteľ Ázie, ktorý ničí našich bohov. Učí neobetovať a neklaňať sa bohom.“ Tú si svorne zaumienili, aby bol Polykarp za živa upálený... Vtedy sa obrátil k svojim verným, ktorí tam boli s ním, a prorocky povedal: „Musím za živa horieť“. Toto bolo vykonané veľmi rýchlo, rýchlejšie ako to bolo vyslovené. Ľud okamžite znášal drevo a chrastie z dielní a kúpeľov. Ako obyčajne najochotnejšie pomáhali Židia“
(Eusebius: Cirkevne dejiny 4/23).

20
Po Polycarpovom vyznaní viery nakoniec prokonul uzavrel prípad aj na žiadosť pohanských divákov a dal ho 23 februára roku 155 verejne upáliť na hranici. Pred smrťou sa Polykrap modlil a ďakoval Bohu za česť, že môže obetovať svoj život ako mučeník. Keď ho priviedli na hranicu drevo pod ním nechcelo poriadne horieť a tak ho vojaci ešte pred upálením zabili prebodnutím. Dokument Umučenie Polykrapa je jedným z najstarších zachovaných svedectiev o kresťanskom mučeníctve zapísaný očitým svedkom, ktorý bol prítomný na Polykarpovom súde a poprave. V tomto spise sa po prvýkrát spomína „katolícka cirkev“ v zmysle „pravoverná cirkev“. 

HUDBA
Ernia - PER TE 
https://www.youtube.com/watch?v=QKwlM2r7Zmk&list=PL5afZumWHcWxGAMWGknfo1c3osuRXabM7&index=21

21
V rokoch 155 a 156, keď bol upálený Polykrap biskup zo Smyrny, boli popravení aj biskupi z Atén, Laodikey a Frýgie, apologét Justín a ďalší kresťania v Ríme, ako aj skupina mučeníkov v Scille a severnej Afrike. Najhorší masaker kresťanov sa však odohral roku 177 v galských mestách Lyon a Viedeň. V lete toho roku sa pri každoročnom letnom zhromaždení, ktoré sa konalo za účelom platby kmeňových daní, medzi ľudom vyhrotila atmosféra. Obyvatelia oboch miest už nejaký čas zasypávali guvernéra svojimi sťažnosti na nových migrantov, ktorí majú podivné zvyky a svojim správaním narušujú verejný priestor. Išlo o kresťanov, ktorí sa prisťahovali z malej Ázie do provincie Gália. Mestský úrad síce dostával od občanov mnoho sťažností ale ignoroval ich. Avšak v čase vyplácania daní, keď prišiel do mesta guvernér provincie sa už nemohol viac problém ignorovať, najmä keď ľudia do jeho úradu predviedli otrokov, ktorí slúžili kresťanom a tí pod prísahou guvernérovi povedali, že sa ich páni vo svojich domoch zúčastňujú kanibalských hostín a páchania incestu. To, čo nasledovalo, vyzeralo ako štátom riadená výtržnosť za „ohromného hnevu pohanov“. Rímske vojsko v krátkom čase urobilo v kresťanských príbytkov razie a mnohí z nich zatkla a uväznila v kobkách, kde boli mučený. 

22
Niektorý pri zatknutí zapreli svoju vieru, no i tak boli uväznený a museli s ostatnými znášať všetky ťažkosti. Ich zapretie im nepomohlo. Zatiaľ čo tí, ktorí vyznali kto sú, boli uväznený ako kresťania a nebolo im vytýkané nejaké iné previnenie, tí čo zapreli vieru, boli držaný vo väzení ako vrahovia a zločinci a tým v porovnaní s ostatnými boli dvojnásobne trestaný... Tí čo nezapreli išli do väzenia s radostnou tvárou, dôstojnosť a krása sa zlúčili v ich tvárach a púta primali ako nádherný šperk... Tí druhý šli s pohľadom upretým do zeme, až k nepoznaným pokorením, pokrytý hanbou... Pri súdnom pojednávaní sa dožadoval občan Epagathus svojho svedectvá k vyšetrovaniu s kresťanmi. Miestodržiaci však nebral žiadny ohľad na jeho oprávnenú žiadosť ale spýtal sa ho, či je kresťanom. Keď to Epagathus nahlas potvrdil, bol ako zástupca kresťanov prijatý medzi vyvolených zástupcov mučeníkov... Dal tu najavo plnosťou svojej lásky, keď za hájenia bratov bol ochotný sám dať život. Bol pravý úradník Krista, ktorý nasleduje baránka kamkoľvek. Teraz začalo medzi ostatnými zvelebovanie ducha. Tí čo boli rozhodnutý a pripravený boli prvými mučeníkmi. Tiež oni so všetkou radosťou skladali vyznanie mučeníkov. Avšak boli tu i nerozhodnutý nepripravený a ešte slabý, a tí nemohli zniesť ťažkosti boja. Z týchto rýchlo odpadlo asi desať. Pripravili nám veľký zármutok i nezmieriteľnú bolesť a ochromili odvahu ostatných, ktorí ešte neboli zatknutý a ktorí bez ohľadu na všetky problémy, ktoré by mali vytrpieť stáli u svedkov viery a neodlúčili sa od nich. Všetci sme mali veľký strach, že nevyznajú vieru. Nie strach z hrozných muk, ale strach aby niekto neodpadol. 
(Eusebius: Cirkevne dejiny 5/2).

23
Konkrétne príčiny, ktoré viedli obyvateľov Viedne a Lyona k nenávisti voči kresťanom nie sú jasné. V týchto mestách žila stáročiami Galorímska populácia hovoriaca po latinsky, ktorá pravdepodobne neprijala medzi seba nových kresťanských prisťahovalcov z malej Azii, ktorí hovorili po grécky, boli etnicky, kultúrne odlišný a navyše z podivným náboženstvom. Je zjavné, že medzi starými a novými usadlíkmi vládlo napätie. Domácich obyvateľov znepokojovala agresívna misijná činnosť kresťanov, ktorá sa zameriavala najmä na ženy, deti a sociálne slabších obyvateľov. Keďže Rimania považovali osobné vyznanie za svoju súkromnú vec do ktorej sa nemá nikto starať považovali takéto správanie sa za útok na ich integritu. Keď k tomu pridáme utajené náboženské rituáli, ktoré často vyvolávali podozrenie, že ide o vykonávanie zločinov spojených s kanibalizmom a incestov, podivné orientálne správanie vo verejnom priestore ako i ekonomické aspekty v konkurenčnom obchode, problém je vyrobený. Bez agitácie verejnosti by nemala rímska štátna aparatúra motiváciu prenasledovať miestnych kresťanov no keď dav ľudí naliehal na guvernéra ten musel pre upokojenie situácie začať zo súdnymi procesmi. Najväčšie procesy prebehli v 200 tisícovom Lyone a to za hektických okolností, keď rozvášnený obyvatelia mesta naliehali na prefekta aby vyniesol tie najtvrdšie rozsudky. 

24
„Sanctovi, diakonovi z Viedne, prikladali na semenníky do červena rozpálené pláty- „jeho nebohé telo, ktoré bolo jedna obrovská rana sa už navonok prestala podobať človeku“. Tí kresťania, ktorí boli rímskymi občanmi, boli sťatí. Iní boli bičovaním nahnaný uličkou do amfiteátra a potom, pred zrakmi publika tvoreného prevažne členmi doteraz  neporímštených kmeňov, predhodený divej zveri. Hlavy a údy, ktoré boli kresťanom odťaté, boli pod dozorom stráže po šesť dní verejne vystavené, potom spálené a popol hodený do Rhôny. Konali sa však aj riadne výsluchy a súdy pred miestnym prefektom Rustikom. Niektorí kresťania „boli zjavne nepripravení, nepoučený a doteraz slabí, neschopní zniesť tú záťaž... desať ich odpadlo“. To nevyzerá na nekontrolovateľný pogrom. Zo všetkých najhoršieho zaobchádzania sa dostalo jednej žene menom Blandína: bola „mučená od úsvitu do večera, kým jej mučitelia neboli vyčerpaní a... žasli, že v jej tele stále prebýva život“. Potom bola bičovaná, vyprážaná na „panvici“ a nakoniec daná do koša, v ktorom ju na smrť ušmýkali divokí býci... Ich mučenícka smrť našla rôznu tvár. Z rôznych kvetou uplietli vence a priniesli ho otcovi (Bohu)“
(Johnson: Dejiny kresťanstva s.113; Eusebius: Cirkevne dejiny 5/2).

25
Niektorí zo súdených kresťanov sa zrejme chceli aktívne obhajovať a trvali na preukázaní konkrétnej viny. Súdny úradníci im v tom chceli zabrániť a hľadali nepriamu skutkovú podstatu obvinenia na mučidlách kde sa vypytovali otrokov na jednanie ich kresťanských pánov. Potom, čo z nich dostali požadovanú odpoveď: že kresťania praktizovali kultové stretnutia spojené s kanibalistickou hostinou plné sexuálnych incestov potvrdila sa správnosť súdneho rozhodnutia. Tento incident bol výnimočný nielen počtom 48 obetí z ktorého bola polovica galsko- rímskeho pôvodu, ale i tým, že pri ňom došlo k prvému historicky doloženému porušeniu dovtedy platnej zásady cisára Trajana „nevyhľadávanie kresťanov“. Pri bližšom pohľade na procesy, pri ktorých dochádzalo k odsúdeniu a potrestaniu kresťanov, si nemožno nevšimnúť, že rímske úrady často zasahovali na základe miestneho pobúrenia a ľudových nepokojov.
Rímske úrady nemajú záujem zaoberať sa s kresťanmi sú to pre nich nepríjemné záležitosti, ktoré ich obťažujú a oberajú o čas, ktorý by mohli využiť užitočnejšie. Navyše procesy s kresťanmi priťahujú veľkú pozornosť o ktorú správcovia provincií nestáli. Každý guvernér chcel mať vo svojej provincií poriadok a pokoj aby sa žiadne negatívne správy nedostali do Ríma a teda uší cisára. Preto neexistuje žiadny záznam o tom žeby cisár Marcus Aurelius vedel o procesoch vo Viedni a Lyone. Nikto nechcel obťažovať cisára z bezvýznamným procesom najmä ak cisára zamestnávali vojenské prípravy na východne ťaženie, kde musel riešiť aktuálne problémy. O tri roky neskôr roku 180 sa už cisár nachádzal pri Dunaji možno i na súčasnom území Slovenska, kde jeho expedičná jednotka zanechala svoj odkaz na Trenčianskej skale a práve v tom čase v meste Scili v súčasnosti mesto Kaserine v Tunisku, provincii Afrika, bola obvinená skupina dvanástich kresťanov z dôvodu: že spôsobila hnev Bohov, pretože riadne neobetovali čím narušili zmier s bohmi čoho príčinou bola morová nákaza. 

26
Prokonzul Saturninus číta obžalobu voči kresťanom, ktorú ukončuje vetou: 
„Môžete získať milosť imperátora, nášho pána, ak sa vrátite k správnemu mysleniu“ Obvinený Speratus: 
„Nikdy sme nekonali zlé veci, ani sme neučinili podlosti... my si ctíme nášho imperátora“
Prokonzul Saturninus:
„I my sme zbožný a naše náboženstvo je jednoduché, prisaháme na génia imperátora, nášho pána a prosíme za jeho blaho, čo by ste mali urobiť i vy... Ak budeš hovoriť zle o veciach, ktoré sú pre nás posvätné, nebudem ťa počúvať. Radšej prisahaj na génia imperátora nášho pána“
Obvinený Speratus:
„Nepoznám moc tohto sveta, ale tým viac slúžim tomu Bohu, ktorého žiadny človek nevidel a ani svojimi očami uvidieť nemôže. Žiadnu krádež som nespáchal, ale keď niečo kúpim, platím dane, pretože poznám svojho Pána, Kráľa kráľov a Imperátora všetkých národov“.
Prokonzul Saturninus:
„Zrieknite sa tohto presvedčenia!“
Obvinený Speratus:
„Je zlým presvedčením vykonať vraždu alebo vyrieknuť krivé svedectvo“
Prokonzul Saturninus:
„Nepodieľajte sa na takomto bláznovstve.“
Obvinený Cittinus:
„Pre nás neexistuje nikto iný, pred kým by sme mali bázeň, než Boh, náš Pán, ktorý je v nebesiach.“
Obvinený Donatus:
„Česť cisárovi ale bojím sa len Boha“.
Prokonzul Saturninus:
„Separus. Zostávaš teda kresťanom?“ 
Obvinený Speratus:
„Som kresťan“
Prokonzul Saturnin:
Chcete čas na rozmyslenie? Dávam vám tridsaťdňový odklad. Premýšľajte!“
Obvinený Speratus:
„Netreba som kresťan.“ A všetci s ním súhlasili“
Prokonzul Saturninus sa pozeral do očí mladých ľudí a po chvíli prečítal z tabuľky rozsudok: „Sperata, Nartzala, Cittina, Donáta, Vestia, Secunda a ostatní, ktorí vyznali, že žijú kresťanským spôsobom života, je spravodlivé popraviť mečom, lebo hoci im bola ponúknutá možnosť navrátiť sa ku zvykom Rimanov, tvrdošijne vytrvali vo svojom bláznovstve. 
„Všetci zvolali Vďaka Bohu“ Poprava bola vykonaná 17. júla roku 180
(Passio Sciliumských mučeníkov 1-14) 

27
Rímska spoločnosť vnímala kresťanov ako „narušiteľov poriadku“. Štát, ktorý mimoriadne podporoval kult pohanských božstiev a božský kult cisára, nemohol nechať bez povšimnutia pre nich podivnú skupinu nazývanú kresťania, ktorá odmietala skladať obete všeobecne uznávaným božstvám, čo vzbudzovalo podozrenie, že kresťania sa nechcú podieľať na  prosperite štátu. Ku koncu 2. storočia sa rozšírili po ríši fámy, že kresťania tým, že si nevážia božstvá vlasti, sú príčinou pohrôm ako mor, neúroda, invázie barbarov či záplavy. Pre niektorých rímskych guvernérov predstavovali kresťania podvratné živly ktorých sa treba pre pokojné súžitie v ich provincií čím skôr zbaviť.  
V počiatočnej atmosfére „nepriateľstva“ voči novému náboženstvu, mohol ktokoľvek a kedykoľvek obviniť svojho suseda z toho, že je kresťan. Keď prokurátor prijal žalobu ako dôvodnú zaoberal sa problémom provinčný súd. Skutočnosť, že si rímski úradníci s legalitou svojich rozsudkov veľa krát nerobili ťažkú hlavu svedčí i prípad kresťanských mučeníkov Ptolemaia a Lucia. Keď obvinenie z kresťanstva slúžilo k účelovému vyrovnávaniu si osobných účtov. Podľa tejto správy istý rozhnevaný manžel obvinil svoju ženu, že je kresťanka, lebo tá sa s nim chcela rozviesť. 

28
Jedna kresťanka sa chcela rozviesť so svojim mužom kvôli jeho sústavným opilstvám a opakovaným neverám. Urazený manžel sa obrátil na guvernéra Urbicusa s udaním na svoju ženu, že je kresťanka. Žaloba bola neúspešná nakoľko samotný cisár Antoninus Pius dal kresťanke milosť. Manžel sa nahneval a obvinil učiteľa svojej manželky Ptolemaia, z toho istého „zločinu“- že je kresťan. Počas výsluchu sa Ptolemaios pred rímskym prefektom Lolliusom Urbicus, priznal k svojej viere a bol bez ďalšieho vyšetrovania odsúdený na smrť. Proti rozsudku však vzniesol námietky iný kresťan Lucius a označil Ptolemaiove odsúdenie za nespravodlivé a Uricovi povedal: „Čo je to, že si na človeka toho, ktorý nie je ani cudzoložník, ani smilník, ani vrah, ani lupič, ani úžerník ani inou ohavnú vinu nemá, pre jediné meno kresťanského vyznania prikročil k trestu? Urbicus dopúšťaš sa nespravodlivosti a sprenevery inštrukcií samotného cisára. Nerobíš česť cisárovi Piovi a jeho synovi filozofovi (Marcovi Aureliovi)“. Guvernér Urbicus nato: Vidí sa mi Lucius, že i ty si kresťan“ Keď sa Lucius priznal k svojej viere, Urbicus prikázal: „Tak teda i jeho na popravu odviesť“. 
(Justinus: Apológia 2/2).

29
Ješitný guvernér namiesto toho, aby si priznal svoju chybu a revidoval svoje predchádzajúce rozhodnutie odsúdil za rovnaký delikt ako Ptolemaia i nepríjemného sťažovateľa Lucia a poslal oboch na popravu. Týmto rozsudkom však guvernér Urbicus porušil inštrukcie samotného cisára.   
Cisárske reskripty stanovovali iba všeobecné usmernenia, ktoré neboli záväzné preto v súdnych procesov záležalo predovšetkým na správcoch ktorí rozhodovali v jednotlivých provinčných radách, ako sa rozhodnú implementovať do praxe cisárske dekréty.  
Guvernér, ktorý bol poslaný do provincie mal za úlohu popri spravovaní výberu daní či udržovaní poriadku dbať na dodržiavanie rímskej jurisdikcii. Ak sa v provincií objavili nepokoje napríklad voči kresťanom, bolo v jeho najväčšom záujme ich čím najskôr zažehnať a zabrániť lynčovaniu. V prípade žaloby na kresťana záležalo na správcovi či sa rozhodne ju prijať a začať súdne pojednávanie. V prípade ak bol žalobca, nazývaný „delátor“ na súde úspešný mohol sa domáhať majetku odsúdeného. Avšak keď sa jeho žaloba nepotvrdila alebo skutok nebol dostatočne preukázaný mohol sa zo žalobcu stať žalovaný a byť obvinený z „kalumnie“ zlomyseľného stíhania.  
Guvernéri boli vo svojich provinciách i verejnými zástupcami pohanských kultov, kde sa zúčastňovali náboženských obradov pričom ich osobná viera bola mnoho krát iná ako tá oficiálna. Pre rímske elity bolo súkromné ​​presvedčenie kresťanov nepodstatné, dôležitým prvkom na ktorom im záležalo bolo ctihodné a správne dodržiavanie „pietas“ rímskeho náboženského rituálu, ktoré bolo pre všetkých povinné nakoľko bolo kľúčom k stabilite a úspechu. Rimania si uctievaním štátnych bohov chránili i integritu svojej rodovej tradície a kultúry, ktorú praktizujú pod vládou cisára. Takéto správanie je pre Rimana neodmysliteľne správne a kto ho narušuje je nepriateľom štátu a jeho obyvateľov.  

30
Nie všetci správcovia konali tak kruto ako prefekt Lollius Urbicus v procese s Ptolemaiom a Luciom  alebo neslávny prokonzul Vigellius Saturninus, ktorý bol zodpovedný za mučeníkov v africkom meste Scilli. Dokonca aj samotní cirkevní autori uvádzajú príklady rímskych úradníkov, ktorí s kresťanmi zaobchádzali zhovievavo alebo im dokonca pomáhali. Tertullianus vo svojom liste prokonzulovi provincie Afrika, Scapulovi spomína okrem istého správcu severoafrického mesta Thysdris súčasný El-Djem v Tunisku, Cincia Severusa, ktorý údajne radil obvineným kresťanom, ako majú vypovedať, aby boli oslobodení, alebo prokonzula Pudenta, ktorý pred zrakom akéhosi obvineného kresťana roztrhal udanie, ktoré naňho prišlo a prepustil ho bez trestu. Ani umiernení guvernéri, ktorí nezdieľali predsudky voči kresťanom však nemohli nekonečne ignorovať verejnú mienku. Nahromadená nenávisť mohla kedykoľvek vybuchnúť a zvrhnúť sa na pouličné nepokoje a pogromy s ďalekosiahlymi následkami. Takto sa zrejme situácia vymkla spod kontroly úradníkov v prípade tragických udalostí vo francúzskom Lyone a Viedni roku 177, o ktorých sa dozvedáme z listu miestnej cirkvi adresovaného kresťanským komunitám v Malej Ázii.
(Šubrt: Príbehy rane kresťanských mučeníkov s.23,24)

31
Cirkevný historik Eusebius označuje cisára Septima Severa za jedného z najväčších prenasledovateľov kresťanov. Kresťanský právnik Tertullianus však hovorí o Severovi ako o cisárovi, ktorý mal ku kresťanom neutrálny vzťah a že jeho osobný lekár bol kresťan. Na svojom cisárskom dvore zamestnával mnoho kresťanov a v jednom prípade dokonca osobne zasiahol aby ich zachránil pred rozvášneným davom. Popis cisára Severa ako prenasledovateľa kresťanov pravdepodobne vyplýva zo skutočnosti, že počas jeho vlády došlo k mnohým súdnym procesom akým bol jeden z najdojímavejších príbehov, ktorého hlavnou postavou bola vzdelaná dvadsaťdva ročná Vibia Perpetua dcéra významného občana Tuburba v severnej Afrike. Perpetua bola dobre vydatá členka vyššej strenej triedy Rímskej spoločnosti, ktorej sa práve narodilo dieťa a Felicity jej tehotnej otrokyne a priateľky, kňaza Saturrusa ako i jej ďalších dvoch spoločníkov. Tento zaujímavý prípad sa dochoval v  „Passio sanctae Perpetuae et Felicitatis“ (Umučenie svätej Perpetui a Felicity), v to dvoch verziách latinskej a gréckej ako i v „Acta brevia Sanctarum Perpetuae et Felicitatis“ (Protokol- krátke činy svätej Perpetui a Felicity) Obe verzie prípadu sú napísané odlišným štýlom a zameriavajú sa na inú skupinu čitateľov. 

32
„Acta Perpetua“ boli napísaná niekoľko desaťročí po tejto udalosti a jej tvorca použil neosobnú formu, ktorá spája všetky hlasy v jedno. Perpetua nie je hlavnou protagonistkou textu nakoľko kresťanský montanizmus, ktorý títo mučeníci vyznávali v dobe písania Act už prakticky neexistoval. Podobne sa zmenila i rola ženy a preto v Actach nahradzuje miesto po Perpetue kňaz Satura, ktorý preberá hlavnú úlohu v procese. Na druhej strane tvoria jadro textu „Passio sanctae Perpetuae et Felicitatis“ (Umučenie svätej Perpetui a Felicity), zápisky napísané Perpetuiným vlastným rukopisom, ktoré sa v súčasnosti často označujú ako akýsi väzenský denník. Pri čítaní Perpetuinho rozprávania nás v prvom rade udivuje dojímavá jednoduchosť jej štýlu a prekvapivo praktické postrehy, ktoré sa v klasickej starovekej literatúre vyskytujú len zriedka. Jej úvodná poznámka, ktorú vyslovila po tom, ako mladých kresťanov previezli z väzby do skutočného väzenia, je v ostrom kontraste s obvykle opisovanou kresťanskou radosťou z utrpenia a ťažkostí všetkého druhu: Perpetua, vzdelaná žena z vyšších vrstiev, o čom svedčí nielen jej priezvisko Vibia, ktoré nosili traja kartáginskí prokonzulovia v prvom storočí, ale aj samotná skutočnosť, že vie písať a hovoriť po latinsky a grécky, je úprimne šokovaná podmienkami vo väzení.
(Kitzler: Passio Perpetuae et Acta Perpetuae s.29-31)

33
Passio Perpetuae z ktorého budeme vychádzať pozostáva z poznámok napísaných vo väzení a predstavuje jediný skutočný autentický záznam, ktorý sa nám dochoval zo ženskej perspektívy. Text v denníku sa vyznačuje osobným a silným emočným realistickým opisom udalosti, akými je ženská starosť o budúcnosť, bojaca sa matka o svoje dieťa, manželka oddaná svojmu mužovi, otcovská láska či tvrdošijný odpor ku vzdaniu sa viery. Passio obsahuje i texty napísané kňazom Saturusom a neznámym reaktorom, ktorý uvádza čitateľa do deja  príbehu. To prečo bola Perpetua a jej priatelia zatknutý nevieme. Kresťanstvo nie je zakázané takže to nemôže byť ich vierou. Z najväčšou pravdepodobnosťou títo mladý ľudia odmietli obetovať pohanským bohom. Ak bola pred guvernéra predložená obžaloba o neúčasti týchto ľudí na náboženských procesií tak zástupca cisára v provincií nemá na výber a musí nechá zaistiť dotyčných ľudí vojenskou strážou, nakoľko všetci občania sú povinný vykonať „religio“.  Ich zatknutie pravdepodobne súviselo i s prijatím nového zákona cisára Septimia Severa, ktorý striktne vyžadoval verejné uctievanie cisára ako boha. Podľa tohto zákona museli všetci občania ríše teda i kresťania uctiť si cisára ako hlavnú postavu štátneho náboženstva. Perpetua a jej spoločníci si preto mohli vybrať, či vykonajú obetu za cisára alebo budú čeliť istej smrti. Príbeh sa začína na začiatku roka 202 alebo 203 koncom januára alebo začiatkom februára, keď si pre obvinených mladých kresťanov prišla vojenská stráž do ich domovov.  Začiatok príbehu je opatrený úvodom neznámeho redaktora  

34
„Nato sa chopili rímsky vojaci mladých katechumenov, Revocata a Felicity, ktorí obaja boli otrokmi, potom Saturnina a Secundula. Bola medzi nimi aj Vibia Perpetua, žena rodu vznešeného, vzdelaného skvelého, riadne vydatá, ktorá mala otca, matku a dvoch bratov. Jeden z jej bratov bol takisto katechumenom. Mala aj syna, doteraz ešte dojča. Jej samotnej bolo približne dvadsať dva rokov. Teraz už sama Perpetua rozpráva, čo vlastnou rukou spísala, podľa svojho uváženia a vzdelania“
(Passio sanctarum Perpetuae et Felicitatis 1/2). (Umučenie svätej Perpetui a Felicity 1/2)
„Keď sme boli zatknutí, naliehal na mňa môj otec vzhľadom k svojmu postaveniu, aby som sa odvrátila od viery, načo som mu odvetila: „Otče, predstav si, že vedľa mňa stojí džbán alebo niečo podobné.“ Povedal: „Vidím ho.“ A ja som mu odpovedala: „Môžeš ho nazývať niečím iným, než čím je?“ On odpovedal: „Nie!“ „Tak ani ja nemôžem povedať nič iné, než že som kresťanka.“ Vtedy môj otec, pohnutý tým slovom vravel, že mi vyškriabe oči, tak veľmi sa ma snažil zlomiť, a porazený rečami, ktoré mu vnukol diabol odišiel. V tých niekoľkých dňoch, keď ma otec nechal byť, vzdávala som vďaku Bohu a občerstvila sa neprítomnosťou môjho otca. Počas tejto doby sme boli pokrstení, vtedy mi Duch Svätý nariadil, že ničoho iného si nemám žiadať, než utrpenie tela. Vrátila som sa potom do väzenia a zhrozila sa, lebo som nikdy nezažila také temnoty. Ó príšerný deň: Ukrutná horúčava kvôli veľkému množstvu väzňov a strach z vojakov! Trápila som sa starosťami o svoje dieťa. Terentius a Pomponius, ctihodní diakoni, pre nás však poslali a pomocou úplatku zariadili, aby sme sa mohli občerstviť. Preto sme boli poslaní na niekoľko dní na iné, lepšie miesto vo väzení. Vyšli sme z kobky a každý sa staral sám o seba. Ja som dojčila dieťa, pretože už bolo hladovaním zoslabnuté. Bola som veľmi ustarostená, nechala som poslať pre náhradnú matku, dodávala som odvahu bratovi a odovzdala jej svoje dieťa. Chradla som, pretože som videla, že si robia kvôli mne všetci starosti. Trpela som mnoho dní strachom a dožadovala som sa, aby dieťa so mnou vo väzenia zostalo. Keď som sa zotavila na duchu a videla, že dieťa je v bezpečí, stalo sa pre mňa väzenie akoby palácom, radšej som chcela byť tam ako kdekoľvek inde“
(Passio sanctarum Perpetuae et Felicitatis 1/3).

35
Perpetua a jej priatelia sú vzatý do špinavej a zapáchajúcej temnice, kde ju navštívi jej otec a prehovára ju aby sa vzdala kresťanstva a zachránila si život čo Perpetua odmietla. Nahnevaný otec po prvý krát odchádza o svojej dcéry, ktorú celkovo navštívi štyri krát aby prehovoril svoju milovanú dcéru k záchrane jej života. Zúfali otec sa snaží presvedčiť Perpetuu aby sa aspoň formálne vzala viery a zachránila seba, svoju rodinu no najmä svoje dieťa, ktoré ešte kojila. Druhé a tretie stretnutie otca s dcérou sú naplnené dramatickým a stupňujúcim sa zármutkom otca, keď ten úpenlivo prosí svoju milovanú dcéru aby sa vzdala viery a zachránila si život. Spory dcéry s otcom sú sprevádzané emocionálnym napätím ale sama Perpetua nevykazuje žiadne známky vnútorného konfliktu. Od začiatku svojho uväznenia sú jej myšlienky upriamené na Boha a prosby svojho otca, manžela a rodiny odmieta citátmi z evanjelia.

36
„Po krátkom čase sa rozchýrilo, že budeme vypočúvaní. Z mesta prišiel tiež môj otec, ktorého zožieral odpor k mojej viere, pristúpil ku mne, aby ma zlomil a povedal: ,,Zmiluj sa, dcérenka nad mojimi šedinami, zmiluj sa nad otcom svojim, zaslúžim si, aby si si ma vážila. Svojimi rukami som ťa doviedol k tvojmu rozkvetu, uprednostňoval som ťa pred všetkými tvojimi bratmi, nečiň mi teraz u ľudí hanbu. Pozri na svojich bratov, pozri na svoju matku a tetu, pozri na svojho synčeka, ktorý bez teba nebude môcť žiť. Odlož svoju hrdosť a nadšenie, inak nás zahubíš. Nikto z nás nebude môcť slobodne hovoriť, ak ty budeš trpieť.“ Tak hovoril otec súc zmietaný bolesťou a strachom o mňa. Bozkával mi ruky, vrhol sa mi k nohám a v slzách nie dcérou, ale pani ma nazýval. Vrúcne prosby otca mučili moje srdce; ľutovala som ho, že bol jediným z nášho domu, ktorý ako pohan nad mojou mučeníckou palmou sa zarmucoval Utešovala som ho hovoriac: „Stane sa to, čo bude chcieť Boh, vedz, že to nie je spôsobené našou, ale Božou mocou“. Vtedy odo mňa so zármutkom odišiel“
(Passio sanctarum Perpetuae et Felicitatis 2/5). (Umučenie svätej Perpetui a Felicity)

37
Druhé stretnutie dcéry s otcom je ešte dramatickejšie. Otec prosí Perpetuu, aby sa zriekla svojej viery, nielen pre svoje vlastné dobro, ale aj pre svojho malého syna a pre dobro svojej rodiny, ktorá by sa v prípade jej odsúdenia dostala pod podozrenie úradov. Svoje prehováranie ukončuje zúfalým sa vrhnutím k nohám svojej dcéry, bozkáva jej ruky a so slzami v očiach ju už neoslovuje ako svoju dcéru, ale ako svoju pani. Perpetua sa trápi konfliktom medzi povinnosťou poslúchať rodičov a požiadavkami, ktoré na ňu kladie jej náboženstvo. Perpetua však prešla vnútornou náboženskou premenou, ktorá ju úplne odstrihne od závislosti na otcovej autorite.  

38
„V iný deň, práve keď sme jedli, prišli zrazu pre nás, aby nás odviedli k výsluchu. Vyviedli nás na námestie. Ľudia si po uličkách rozprávali, že sme na fóre, preto sa ich tam zbehlo veľké množstvo. Vystúpili sme na pódium. Všetci, ktorých sa pýtali, sa k svojej viere priznali. Keď prišlo na mňa, ukázal sa tam otec s mojím synom, pritiahol ma k sebe a zo stupienku prosil tieto vrúcne slová: ,,Zmiluj sa nad deckom“! Prokurátor Hilarianus, ktorý dohliadal vtedy namiesto zosnulého prokonzula Minucia Timiniana nad výkonom popravy, povedal: „Maj zľutovanie s otcovými šedinami a s útlou mladosťou syna svojho. Vykonaj obetu za zdravie cisára!“ Na čo som odpovedala: „Nikdy to neurobím!“ Hilarianus sa spýtal: „Ty si teda kresťanka?“ Odpovedala som: „Áno, som kresťankou!“ Keď sa môj otec všemožne usiloval, aby ma od súdu dostal domov, rozkázal sudca, aby bol odvedený, keď sa spieral bol zbitý palicou a prinútený k poslušnosti. Bolo mi ho ľúto pretože ho zbili palicou a ja som cítila akoby som bola bitá ja. Srdce mi krvácalo pri pohľade, že môj otec bol takto zneucteným, ach jeho úbohá staroba. Vtedy nás predvolali a Hilarianus predniesol rozsudok, v ktorom stálo, že máme byť predhodený šelmám. S radosťou sme sa vrátili do väzenia. Keď si moje dieťa zvyklo na dojčenie, zostávalo so mnou vo väzení, tak som poslala diakona Pomponia k môjmu otcovi, aby ho požiadal o dieťa, ale môj otec mi ho nechcel dať. Boh však chcel, aby som prestala dojčiť, aby sa mi nezapálili prsia. Prestala som sa o svoje dieťa báť a prsia ma prestali bolieť.
(Passio sanctarum Perpetuae et Felicitatis 2/6) (Umučenie svätej Perpetui a Felicity)

39
Perpetua je predvedená na vypočúvanie, ktorého sa zúčastňuje i jej otec. Prokurátor konfrontuje Perpetuu s jej náboženským presvedčením, ktoré je problematické vzhľadom na odpor kresťanov zúčastniť sa štátom nariadenom vzdaní úcty rímskym bohom a pocty cisárovi. Otec Perpetuei, ktorý prišiel na súd i s jej malým synom v presvedčí, že dcéra zmení svoj názor a že nenechá svoje dieťa bez matky. Dúfa, že sa Perpetua aspoň po formálnej stránke vzdala svojej viery zachráni si život a odíde s ním domov. Prosí ju i prokurátor aby zmenila názor a zachránila si svoj mladý život pričom nežiada od nej aby sa vzdala viery stačí mu ak vzdá úctu bohom a cisárovi. Prokurátor apeluje na odsúdenú, že ak bude i naďalej zatvrdená nebude mať inú možnosť ako odsúdiť ju na trest smrti. Ale Perpetua je neoblomná nič nedokáže zmeniť jej rozhodnutie. Perpetuina rastúca náboženská sebadôvera sa odráža aj v jej víziách. Vo svojom druhom videní opisuje Perpetua svojho mŕtveho brata Deinokrata.

40
Po niekoľkých dňoch, keď sme sa všetci modlili, som uprostred modlitby započula hlas a zrazu som vyslovila meno Deinokrata. Bola som prekvapená, pretože som na neho nikdy nemyslela, okrem prípadov, keď som si spomenula na jeho nešťastný osud. Pochopila som, že som bol uznaná za hodnú modliť sa za neho, a začala som sa za neho prihovárať a volať k Pánovi so vzdychmi. Nasledujúcu noc som mala ďalšie videnie. Videla som Deinokrata, ako vychádza z temného miesta, kde sa zdržiavalo mnoho ľudí. Môj brat bol rozpálený a veľmi smädný, mal špinavú tvár, bol bledý a na tvári som videla ranu, ktorá ho zabila. Tento Deinokrates bol môj pokrvný brat, ktorý zomrel vo veku siedmich rokov na chorobu zvanú rakovina. Zomrel strašne, jeho smrť bola odpudzujúca pre všetkých ľudí. Preto som sa za neho modlila. Medzi mnou a ním bola veľká priepasť, takže ani jeden z nás sa nemohol priblížiť k druhému. Na mieste, kde teraz Deinokrates býval, bola nádrž plná vody s okrajom vyšším ako výška chlapca. Natiahol sa, ako keby chcel piť. Bolelo ma, keď som videla, že nemôže piť kvôli výške okraja. Keď som sa prebudila, pochopila som význam svojho videnia a začala som sa modliť za svojho brata, lebo veľmi trpel. Dúfala som, že moje modlitby budú v budúcnosti vyslyšané, a modlila som sa za brata každý deň, plakal a nariekal.
(Passio sanctarum Perpetuae et Felicitatis 2/7) (Umučenie svätej Perpetui a Felicity)

41
Perpetua sa stáva vo väzení ženou silného charakteru a vodkyňou svojich spoluväzňov, ktorá má odvahu komunikovať i s vojakmi a brániť svoje názory pred svojím otcom. Bráni sa i pred prokurátorom, ktorému sa postaví a nepodľahne mu. Zastáva sa i svojich spoločníkov a nalieha na prokurátora, aby s väzňami zaobchádzal zhovievavejšie. Za krátky čas nastáva tretie stretnutie otca z dcérou. Čím je Perpetuin otec zúfalejší tým sa správa z antického pohľadu „ženskejšie“ a snaží sa vo beznádeje vyškriabať svojej dcére oči ak ho neposlúchne. Perpetuina sebadôvera ju však oslobodila od rodinných a spoločenských pút a ignoruje otcove prosby čo ho ešte viac privádza k zúfalému trhaniu si brady a vlasov. I keď Perpetua spočiatku komentuje správanie svojho otca s porozumením a súcitom, postupne ho prekonáva a jej vôľa žiť podľa svojej viery aj za cenu vlastnej smrti v jej duši vyhráva. Pocit príslušnosti nie k pozemskému, ale k inému, transcendentnému spoločenstvu vyhráva na celej čiare. Posledný, najemotívnejší výbuch svojho otca komentuje už iba stručným „Bolo mi ľúto jeho nešťastného staroby“.  

42
„Po niekoľkých dňoch sa k nás Pudens, poddôstojník a správca väzenia, začal chovať s úctou, lebo pochopil, že v nás je Božia sila. Dovolil mnohým bratom, aby nás navštívili, aby sme sa mohli navzájom povzbudzovať. Keď sa blížil deň hier, prišiel ku mne môj otec  bol veľmi strápený, začal si trhať bradu, ktorú hádzal na zem, vrhol sa na tvár a preklínal sám seba. Predhadzoval mi vyčítavo svoj starý vek a hovoril o mnohých veciach, ktoré by dojali všetko stvorenie. Bolo mi ľúto jeho nešťastnej staroby. Od bolesti nad týmto pohľadom by som bola zničená, keby ma nebol posilňoval Boh“
(Passio sanctarum Perpetuae et Felicitatis 3/9) (Umučenie svätej Perpetui a Felicity)

43
 V ďalších kapitolách zachycuje Perpetua svoje ťaživé zážitky z väzenia, kam je uvrhnutá i so svojim dieťaťom, ktoré ešte kojí a bez ktorého si nevie predstaviť ani jediný deň, no nakoniec ho musí vydať stráži, ktorá malého chlapčeka odovzdá jej otcovi. V zápiskoch Perpetui cítiť i bolestivý opis procesu rozviazania všetkých sociálnych väzieb na svoju rodinu a okolitým pozemským svetom. V nasledujúcich kapitolách nájdeme i rozprávanie jej spoluväzňa katecheta Satura, ktorý vo svojom videní opisuje stretnutie s dvoma kňazmi. Perpetua s nimi hovorí grécky čo naznačuje, že jej materinským jazykom bola latinčina.

44
„Vyšli sme von a uvideli pred bránou po pravici biskupa Optatia a naľavo Aspasia, kňaza a učiteľa. Stáli naboku a boli zarmútení, nariekali u našich nohách a prosili: „Pomôžte nám znovu nabiť pokoja, ktorý sme stratili. Odišli ste a nechali ste nás tak“. My sme im odpovedali: „Čo ty nie si náš otec a ty náš kňaz, ako sa nám môžeme vrhať k nohám?“ To nás primälo k súcitu, a preto sme ich objali. Perpetua s nimi začala hovoriť po grécky“. 
(Passio sanctarum Perpetuae et Felicitatis 4/13).
„Božia milosť pôsobila aj na Felicitu. Keď bola v ôsmom mesiaci tehotenstva, už v čase svojho zatknutia, a keď sa blížil deň hier, bola veľmi rozrušená, že poprava by mohla byť odložená. Tehotným ženám nebolo možné uložiť trest. Nechcela, aby jej svätá a vzácna krv bola neskôr preliata spolu s krvou zločincov. Ale jej spolumučeníci boli smutný, že musia nechať svoju sestru ísť samu na smrť. Spojený jedným hlasom sa dva dni horlivo modlili k Pánovi. Hneď po modlitbe ju zachvátila bolesť. Keď Felicita trpela po ôsmich mesiacoch ťažkého tehotenstva, čo bolo prirodzené, jeden zo strážcov jej povedal: „Ak teraz takto stonáš, čo urobíš, keď ťa hodia šelmám, ktorým si sa vysmievala, keď si odmietla obetovať cisárovi?“ Ona odpovedala: „To, čo teraz trpím, trpím sama, ale tam nebudem trpieť ja, ale niekto iný bude trpieť za mňa a ja za neho.“ Tak porodila dievčatko, ktoré si jedna zo sestier vzala ako svoju dcéru“
(Passio sanctarum Perpetuae et Felicitatis 5/15).

45
V Passio Perpetua a Felicita nehrajú manželia oboch mučeníc žiadnu významnú úlohu. Rozprávač síce uisťuje čitateľov, že Perpetua bola riadne vydatá ale jej manžela môžeme v celom príbehu zaznamenať iba okrajovo ako spoločníka jej otca, keď prišli na vypočúvanie. Ešte horšie je to s manželom Felicity, ktorý v Passio nie je vôbec spomenutý. O manželovi Felicity sa dozvedáme aj to jednou vetou v Aktach, kde ho Felicita spomína pri svojom výsluchu, že ho zavrhla. Samotná Felicita je v príbehu prezentovaná ako žena s plnou nádejou a viery v Krista, ktorá po vrúcnych modlitbách predčasne porodí. Radosť z narodenia dievčatka skalí náhla smrť ich spoluväzňa Secundusa. V týchto momentoch končia zápisky Perpetuy, ktorá už nemohla pokračovať v písaní. Zaznamenanie ďalších udalostí ako i posledného boja mučeníkov sa ujíma očitý svedok, ktorý zapisuje do denníka všetko čo videl. 

46
Duch Svätý nám dovolil a vyjadril želanie, aby sme zapísali celý priebeh boja. A hoci nie sme hodní, plníme želanie a vôľu najsvätejšej Perpetuí a dopĺňame list ďalším svedectvom o jej odvahe a sile ducha. Veliteľ zaobchádzal s väzňami veľmi kruto, pretože sa veľmi bál falošných povestí, ktoré šírili ľudia, že by mohli s pomocou kúzel uniknúť z väzenia. Perpetua ho tvrdo pokarhala: „Prečo nám nedovolíš odpočívať? Sme ctení zločinci a majetok cisára, lebo budeme bojovať v deň jeho narodenín. Nebude to pre vás väčšia sláva, ak pôjdeme do boja dobre najedení?“ Veliteľ sa zľakol a zahanbil sa, a tak nariadil, aby sa s väzňami zaobchádzalo ľudskejšie, takže bratia mohli prijímať návštevy a tešiť sa. 
(Passio sanctarum Perpetuae et Felicitatis 5/16).
„Deň pred hrami, keď dostali väzni svojej posledné jedlo, ktoré je nazývané „hostina na rozlúčku,“ volali neohrozene k ľudu a hrozili mu Božím súdom. Utešovali sa, že ich mučenícka smrť bude šťastím a podivovali sa zvedavosťou tých, ktorí sa u nich zastavovali. Potom Saturnus povedal davu: „Čo vám zajtrajšok nestačí? Prečo sa teraz s potešením pozeráte na to, čím ste predtým pohŕdali?“ Dnes ste priatelia, zajtra nepriatelia. Dobre si zapamätajte naše tváre, aby ste nás mohli spoznať v deň súdu“
(Passio sanctarum Perpetuae et Felicitatis 5/17).

47
„Nadišiel žiarivý deň ich víťazstva a oni vystúpili z väzenia, vstúpili do amfiteátra, takmer akoby k nebu, s veselou mysľou, s dôstojnou tvárou, silní, trasúc sa radosťou, nie strachom. Perpetua kráčala pokojným krokom a radostne, pripravená čoby nevesta Kristova, ako miláčik Boží a všetci pod jej neohrozeným pohľadom klopili oči k zemi. Tak aj Felicita, ovenčená radosťou, že bez väčších problémov porodila, išla v ústrety spaseniu, aby bojovala do krvi so zvieratami, k očisteniu druhým krstom. Keď boli väzni pri bráne, nútili ich aby si obliekli iný šat (čo odmietli) Tribún teda ustúpil od požiadavky a dovolil im aby boli do arény odvedený vo svojom pôvodnom oblečení... Keď prišli pred sudcu Hilariana, posunkami a pokývnutím mu začali naznačovať: „Dnes súdiš nás zanedlho Boh bude súdiť teba“ Na to popudený dav začal zúrivo kričať, aby ich dali gladiátorom zbičovať... Ľud kričal „tribún dopraj im smrť po akej túžia, lebo vždy keď medzi sebou hovoria o svojom mučeníctve, každý z nich si praje zomrieť“ Saturnin vyslovil prianie aby bol predhodený zvieratám... spolu s Revocatom sa postavili rozzúrenému leopardovi a potom na nich pustili medveďa ktorý ich vláčil po aréne pokiaľ nezomreli... Saturus bol predhodený divokému kancovi... Pre dievčatá diabol prichystal najdivokejšiu rozzúrenú kravu. Ženy stály v aréne olúpené o šaty. Ľud sa desil, keď videl pôvabnú dievčinu a druhú, nedávno po pôrode, pretože bolo poznať, že jej ešte kvapká mlieko z prsov. Kati im dovolili obliecť si zástery. Keď bola vypustená rozzúrená krava do arény vrhla sa na Perpetuu ktorú vyhadzovala rohami do povetria. Perpetua vstala zo zeme stiahla si tuniku, ktorá sa jej roztrhla aby si zakryla svoje stehná a zopla si vlasy lebo sa neslušilo aby mučeníčka išla na smrť s rozpustenými vlasmi. Potom pristúpila k Felicite a podala jej ruku (aby vstala zo zeme)....a nahlas povedala, akoby sa nebolo nič stalo: „Kedy-že nás predhodia tej, krave?“ Pri konci krvavých hier vykrikovali pohania, aby vyznávačov Kristových dokončili v divadle sťatím hláv... Svätí mučeníci išli dobrovoľne pod meče katov. Svätú Perpetuu mučil dlho nemotorný kat nakoniec si sama položila ostrie meča na hrdlo, aby mu ukázala kam má zaťať“
(Passio sanctarum Perpetuae et Felicitatis 6/18-20).

48
Po vynesení rozsudku bolo jediným želaním Felicity, aby bola popravená spolu s Perpetuou. Rímske právo však zakazovalo popravu tehotných žien. Felicita sa preto tri dni nepretržite modlila a Boh jej modlitby vyslyšal a predčasne porodila dcéru. Obom ženám bol vynesený verdikt smrť roztrhaním divými zvieratami. Na tribúnu arény prišiel s najväčším zármutkom i Perpetuin otec, ktorý mal na rukách jej maličkého syna aby ho naposledy ukázal matke čo bolo jeho štvrté a posledné stretnutie s dcérou.   
Perpetua a vyčerpaná Felicita boli poslané do arény nahé, zabalené len v sieti. Ľudia sa však nad nimi zľutoval a požadoval, aby boli ženy dôstojne oblečené. Potom bola do arény vypustená divá krava, ktorá obe ženy zranila. Dav však požadoval skoré ukončenie ich trápenia. Na takéto prípady bol pripravený špeciálny gladiátor nazývaný confector, ktorý po niekoľko neodborných pokusom nakoniec svojím mečom ukončil život oboch žien. Poprava Perpetuy a Felicity sa uskutočnila v severoafrickom meste Kartágo 7. marca roku 202 alebo 203. Po poprave odniesli Kartáginskí kresťania telá oboch žien a pochovali ich. Nad hrobom mučeníčok bola neskôr postavená bazilika, ktorej základy boli odkryté počas archeologického výskumu. Perpetua a Felicitas sú zobrazované na maľbách, ako sa spolu lúčia pričom Perpetua má na kolenách svoje dieťa a na pozadí je divá krava. Nezmyselná smrť mladých ľudí ktorých náboženský fanatizmus dosiahol extrémnu formu sebaobetovania spôsobil v ich rodinách veľkú bolesť a dvom nevinným ani nie ročným deťom zobral ich matky. Nech je krik týchto mučeníčok pre každého veľkým varovaním.  

HUDBA
Giusy Ferreri - Volevo te
https://www.youtube.com/watch?v=igNgYtGYjys

ZAVER
Rímska kultúra ktorá v minulosti absorbovala a integrovala toľko rôznych kultúr, jazykov a náboženstiev zrazu narazila na niečo čo sa spiera asimilovať. Rímsky štát sa so svojho stanoviska mohol domnievať, že musí činiť to, čo činil. Cisárske reskripty- zákony napísané v podobe listov však vytyčovali len obecné mantinely, ktoré neboli všeobecne záväzné a prokonzuli- správcovia provincií, ktorí si ich nevyžiadali, nemuseli byť o nich ani informovaný. 
Pri výbere prostriedkov na udržanie mieru a poriadku na území, ktoré im bolo zverené, mali preto zástupcovia rímskej moci relatívne voľnú ruku. V záujme pragmaticky mysliaceho guvernéra bolo prirodzene, aby si nevytváral zbytočné problémy a nepútal nežiaducu pozornosť cisárskej správy v hlavnom meste. Väčšina guvernérov alebo prokonzulov sa snažila príliš nezasahovať do miestnych záležitostí a potláčať len konflikty, ktoré hrozili eskaláciou do náboženských a sociálnych nepokojov. V takýchto prípadoch samozrejme neváhali podniknúť všetky potrebné kroky na upokojenie napätej situácie. Častým objektom nenávisti boli miestni kresťania, ktorých odpor k štátnym sviatkom a ich podivné náboženské praktiky vyvolávali medzi väčšinovým obyvateľstvom všeobecnú nevôľu.  
Pri súdnych procesov teda záležalo predovšetkým na jednotlivých správcov provincií, akým spôsobom budú cisárske nariadenia uvedené do života. Zodpovednosť za vynesenie rozsudku tak niesol prokurátor alebo guvernér provincie v ktorej sa proces odohrával. I napriek všeobecným predstavám o despotickom cisárovi, ktorý nemá nič iné „na programe“ len prenasledovať kresťanov sa rímsky panovníci len v ojedinelých prípadoch zapájali do súdnych pojednávaní. I pri tých najtvrdších trestoch mal vždy obvinený možnosť vyhnúť sa mu a to formálnym vzdaním úcty rímskym bohom a cisárovi ako i formálnym sa dištancovaním od kresťanstva, nie zrieknutím sa viery, to od neho nikto nežiadal. 




